# रसखान ग्रन्थावली सटीक

(रसस्वान तथा उनके काव्य का भ्रालोचनात्मक तथा व्याख्यात्मक भ्रध्ययन)

लेखक

प्रो० देशराजसिंह भाटी एम० ए०

प्रकाशक



प्रकाशक . प्रशोक प्रकाशन, नई सड़क, दिल्ली-६

सर्वाधिकार प्रकाशकाधीन हैं। प्रथम सस्करण: १६६६ मूल्य: ५.००

मुद्रक रामश्री प्रिन्टर्स द्वारा भारती प्रेस, विल्ली-६

### दो शब्द

हिन्दी के कृष्ण-भक्त तथा रीतिकालीन रीतिमुक्त कियो में रसखान का ग्रत्यन्त महत्वपूर्ण स्थान है। हिन्दी में इनके काव्य के ग्रनेक सकलन प्रकाशित हुए है, किन्तु सटीक कोई भी नहीं है, इससे सामान्य पाठक रसखान के काव्य के रसास्वादन से विचत रह जाता था। प्रस्तुत कृति इसी उद्देश्य की सृष्टि है। इसीलिए इसमें उन सभी छन्दों को समाविष्ट कर लिया है जो संदिग्ध है, पर रसखान के नाम से प्रचलित

म्राशा है, म्रपने उद्देश्य मे यह कृति सफल रहेगी।

—वेशराजसिंह भाटी

# ंविषय-सृची ऋालोचना भाग

| ₹.           | रीतिकाल का परिचय                              | 8            |  |
|--------------|-----------------------------------------------|--------------|--|
| ₹.           | रसखान का जीवन-वृत                             | , 58         |  |
| ٠₹.          | रसखान की रचनाये                               | 75'          |  |
| ٧.           | रसखान का प्रेम दर्शन                          | 34           |  |
| ~¥.          | रसखान की भिक्त-पद्धित                         | ं ६८         |  |
| ٠,           | रसखान की रस-योजना                             | <b>८</b> १   |  |
| ৬.           | रसखान के कृष्ण                                | <b>EX</b>    |  |
| ۲,           | रसखान का सौन्दर्य-चित्रण                      | १०५          |  |
| ٤.           | रसखान की म्रलकार-योजना                        | ११५.         |  |
| ₹o.          | रसखान की भाषा                                 | १२६          |  |
| ११.          | स्वच्छन्द काव्यधारा ग्रीर रसखान               | .48x         |  |
| व्याख्या-भाग |                                               |              |  |
| ,            | [पद-सूची ग्रकारादि कमानुसार पृष्ठ-सख्या सहित] |              |  |
|              | - "                                           | ~<br>~       |  |
|              | त्रिवर्गं त्रिवर्गं सो सकाइ                   | ३०१          |  |
|              | त्र्यगिन त्रग मिलाई दोऊ                       | 335          |  |
|              | श्रजन मजन त्यागी                              | 3 <b>2 3</b> |  |
|              | श्रंग श्रभूत लगाव                             | ३५१          |  |
|              | म्रत ते न म्रायौ याही                         | २१८          |  |
|              | म्रुकथ कहानी प्रेम की 🖊                       | ं ३०३        |  |
|              | त्रति लाल गुलाल दुकूल                         | '१२०         |  |
|              | त्रित लोक की लाज 🗸                            | र्दद         |  |
|              | <b>ग्र</b> ति सुन्दर री ब्रजराज               | १५२          |  |
|              | त्रति सूछम कोमल                               | 30X          |  |

| _                              |             |
|--------------------------------|-------------|
| ग्रघर लगाई रस प्याइ।           | २६८         |
| म्रविंह खरिक गई गाइ के 🗸       | 200         |
| ग्ररपी श्रीहरि चरन             | ३३५         |
| श्ररी श्रनोखी वाम              | २६५         |
| ग्रलवेली विलोकनि वोलनि         | १८४         |
| ग्रली पगे रगे                  | २४४         |
| ग्राइ सबै व्रज गोप लली 🖊       | २४५         |
| ग्राई खेलि होरी व्रज 🗸         | २७४         |
| श्राई ही ग्राज नई              | · 3\$\$     |
| ग्राज ग्रचानक राधिका 🗸         | 300         |
| ग्राजु वरसाने वरसाने           | 335         |
| म्राज गई वजराज के              | २०२         |
| ग्राज भटू मुरली-वट के <b>∕</b> | . 300       |
| म्राज महूँ दिव वेचन 🖊          | २२०         |
| ग्राज होरी रे मोहन             | <b>‡</b> ጸጸ |
| श्राजू गई हुती भोर ही          | १७८         |
| ग्राजु भटू इक गोप कुमार 🗸      | २७०         |
| <b>ब्राजु भटू इक गोप वधू '</b> | २३०         |
| म्राजु री नदलला निकस्यौ 🗸      | २६७         |
| <b>ग्रा</b> जु सवारित नेकु भटू | २८२         |
| म्राजु सखी नदनदन री            | 205         |
| ग्रानद ग्रनुभव होत 🗸           | . ३२३       |
| श्रापनो सो ढोटा हम 🗸           | २३३         |
| त्राये कहा करिक <del>ै</del>   | Zog         |
| ग्रायौ हुतौ नियरे रसखानि 🗸     | - 288       |
| ग्राली लला घन सो               | २०१         |
| श्रावत लाल गुलाल लिए 🗸         | - २७६       |
| , स्रावत है वन ते मनमोहन       | - १५१       |
| यावत ही रस के चसके             | . ३३६       |
| न्के ग्रगी विनु कारनहिं 🗸      | ३२६         |
| •                              | 114         |

# ( vii )

| ्कारज-कारन रूप               | ३३५          |
|------------------------------|--------------|
| काल्हि परयौ मुरलि-धुनि मैं 🆊 | २३८          |
| काल्हि भटू मुरली-धुनि मै     | 375          |
| काह कहूँ रतियाँ की कथा 🗸     | ३०४          |
| काह कहू सजना सग का 🗸         | ३०५          |
| काहू को माखन चाखि            | २२३          |
| काहे कूँ जाति जसोमित के      | 939          |
| कीजै कहा जुपै लोग            | २७१          |
| कु जगली मे ग्रली निकसी       | २१७          |
| कुंजिन कुजिन गुँज के         | २४१          |
| केसरिया पट केसरि             | २५७          |
| कैसा यह देश निगोरा           | ३ <b>१ २</b> |
| कैघो रसखान रस                | २७=          |
| कैसो मनोहर वानक              | 939          |
| काइ सौ माई कहा करिये 🖊       | 388          |
| कोउ याहि फासी                | 378          |
| कौन की ग्रागरि रूप की        | 283          |
| कौन को लाल सलोनो             | २४३          |
| कौन ठगौरी भरी हरि श्राजु     | 788          |
| खंजन नैन फदे पिजरा 🗸         | २१७          |
| खजन मीन सरोजन को             | १९७          |
| खेलत फाग सुहाग 🗸             | २७३          |
| सेलत काग लख्यो               | २७३          |
| बेलिये फाग निसंक             | ३५०          |
| खेल अलीजन के गुन मैं         | २५५          |
| गाड दुहाई न या पै कहू        | १६९          |
| गारी के देवैया वनवारी        | ३३८          |
| गारी खाइयो ऋरे गवार          | \$8£         |
| गावै गुनी गनिका गघरब्द 🗸     | १६१          |
| गुंज गरे सिर मोर पखा 🗸       | १६२          |
| गोकुल को ग्वाल काल्हि        | २७४          |
| गोरज विराजै भाल 🗸            | १५१          |
| गोकुल के विछुरे को सखी       | ३०७          |
| गोकुल नाथ वियोग प्रलै        | ३०६          |
|                              |              |

#### ( viii )

| ,                             |             |
|-------------------------------|-------------|
| इक ग्रोर किरीट लसे            | ३१७         |
| <b>उन्हीं</b> के सनेहन सानी 🗸 | २४२         |
| एक ते एक ली कानन              | 385         |
| एक समै इक ग्वालिनि            | २५७         |
| एक समै जमुना जल-मे            | २३४         |
| एक सू तीरण डोलत               | १७२         |
| एरी कहा वृषभानपुरा की         | ३३७         |
| एरी चतुर सुजान                | २६६         |
| एरी तोहूँ पहचानी              |             |
| ए सजनी जवते                   | ३०८         |
| ए सजनी लोनो लला               | 305         |
| ए सजनी मनमोहन नागर            | ४३१         |
| ग्रीचक दृष्टि परे कहूँ 🗸 🦯    | २५०         |
| कचन के मदिरनि दीठि 🗸          | १७१         |
| कचन मदिर ऊचे वनाइ 🇸           | १६६         |
| कस के कोध की फैलि 🗸           | ३१२         |
| करंस कुढ्यो सुनि वानी         | १६३         |
| कबहुँ न जा पथ 🗸               | ३२२         |
| कमल ततु सो छीन 🗸              | <b>३</b> २१ |
| कल कार्नीन कु डल मोरपखा       | 399         |
| कहा करै रसखानि को             | १५८         |
| कहा रसखानि सुख संपति 🗸        | 900         |
| कातिग ववार के प्रात           | २०४         |
| कान परे मृदु बैन              | २५६         |
| कानन दें अगुरी रहिबो 🗸 🦯      | २०५         |
| कान्ह भए वस वाँसुरी के 🗸      | २३१         |
| काम क्रोध मद मोह 🗸 ,          | 328         |
| काटे लटै की लटी लुकटी         | 980         |
|                               | • •         |

| गोरस गॉव ही मैं विचिवो   |     | 783  |
|--------------------------|-----|------|
| ग्वालिन सग जैबी वन       |     | ३१६  |
| ग्यान ध्यान विद्या 🖊     |     | ३२७  |
| ग्वालिन द्वैक भुजान गहँ  |     | २६०  |
| घर ही घर घैरु बनो        |     | २५२  |
| चन्दन खोर पै विन्दु      |     | २४३  |
| चद सो ग्रानन मैन         |     | २२५  |
| चीर की चटक ग्री लटक 🖊    |     | ३४७  |
| छूट्यौ गृहराक लोक        |     | २४६  |
| छीर जो चाहत चीर गहें     |     | 255  |
| जाको लसै मुख चन्द समान   |     | २८४  |
| जग मे सब जान्यी 🖊        |     | ३२५  |
| जग मे सव ते अधिक         |     | ३२८  |
| जदिप जसोदा-नद भ्ररु 🖊    |     | 338  |
| जमना तट वीर गई           |     | २५०  |
| जल की न घट भरै           |     | २२४  |
| जात हुती जमुना जल कौ 🗸   |     | १६४  |
| जाते उपजत प्रेम सोइ 🖊    |     | ३३३  |
| जाते पलपल वढत 🗸          |     | ३३३  |
| जा दिन ते निरस्यौ 🗸      |     | 838  |
| जा दिन ते वह नन्द को     |     | २१०  |
| जा दिन ते मुस्कान चुभी 🆊 |     | 500  |
| जानै कहा हम मूढ          |     | ₹ 80 |
| जाहु न कोई सखी जमुना जल  |     | 280  |
| जेहि पाए वैकु ठ 📈        |     | ३२८  |
| जेहि विनु जाने कछुहि     |     | ३२५  |
| जो कवहुँ मग पाँव न देत   |     | २८८  |
| जोग सिखावत ग्रावत है     | - 1 | ३१३  |
| जो जाते जार्मे बहुरि     | •   | ३३३  |
| जो रसना रस न विलसें      |     | १५६  |
| जोहन नन्दकुमार को        | ,   | 308  |
|                          |     |      |

| जोही में तिहारी ग्रोर    |   | 388    |
|--------------------------|---|--------|
| डरै सदा चाहे न कुछ       |   | ३२७    |
| डहडही बौरी मजु डार       |   | २८८    |
| डोरि लियौ मन मोरि        |   | २२७    |
| डोलिवो कु जिन कु जिन को  |   | 288    |
| तट की न घट भरें          |   | ३४८    |
| तुम चाहो सौ कही          |   | २४०    |
| तू गरवाड कहा भगरै 🗸      |   | २८६    |
| तू ऐसी चतुराई ठाने       |   | 383    |
| तेरी गलीन मैं जा दिन तें |   | २६६    |
| तै न लख्यो जव            |   | १५३    |
| तीरथ भीर मे भूल परी      |   | 282    |
| तोरि मानिनी तै हियी      |   | 358    |
| तौ पहिराइ गई चुरियाँ     |   | २६६    |
| तोहू पहिचानीं            | _ | ३३८    |
| 'ता' जसुदा कहयो ृघेनु    | r | १७७    |
| दपति सुख ग्रह 🗸          |   | ३२६    |
| दमके रिव कु डल दामिनी से |   | १८८    |
| दान पैन कॉन सुने         |   | ₹%0    |
| दानी नए भए माँगत         |   | २२१    |
| दूघ दुह्यी सीरो पर्यौ 🗸  |   | २२३    |
| दूर ते आइ दुरे ही        |   | २६०    |
| दृग दूने खिचे रहै 🗸      |   | १८५    |
| देखत सेज विछी ही ग्रछी   |   | २७२    |
| देखन को सखी नैन भए       |   | २३६    |
| देखि के रास महावन को     |   | १८८    |
| देखि गदर हित-साहिबी      |   | \$ 3.8 |
| देखिही ग्राँखिन सो पिय   |   | ३६६    |
| देख्यो रूप ग्रपार        |   | २१८    |
| देस विदेस के देखे        |   | १६८    |
| दोउ कानन कुंडल 🗸         |   | १६०    |

| दो मन इक होते 🖊            | ३३०         |
|----------------------------|-------------|
| द्रौपदी ग्रौर गनिका गज     | <i>३७</i> १ |
| नन्द की न दासी हम          | ३४०         |
| नन्द को नन्दन है दुख कंदन  | २४८         |
| नद महर कै वगर              | ३५०         |
| नाह वियोग वढ्यौ रसखानि     | 338         |
| नैन दलालिन चौहटै           | १५४         |
| नौ लख गाय सनी              | ३४२         |
| परम चतुर पुनि रसिकवर       | 385         |
| पहिल दोध ले गई गोकुल       | २२०         |
| प्यारी की चारु सिंगार      | २=२         |
| प्यारी पै जाई कितो         | रप्र        |
| पीय से तुम मान कर्यो कत    | २८७         |
| पूरव पुन्यनि ते चितई 🗸     | २६७         |
| पै एतो हूँ हम 🖊            | 398         |
| पै मिठास या मार।           | 378         |
| प्रान वही जु रहै रीभि 🍹    | २३६         |
| प्रीतम नन्दिकसोर           | 338         |
| प्रेम ग्रगम ग्रनुपम        | ३२०         |
| प्रेम ग्रयनि श्री राधिका 🛩 | ३२०         |
| प्रेम कथानि की बात चलै     | २५४         |
| प्रेम निकेतन श्री वनहिं    | ३३४         |
| प्रेम प्रेम सब कोऊ कहत 🗸   | ३२०         |
| प्रेम प्रेम सव कोऊ कहै 🖊   | ३२७         |
| प्रेम फास मै फंसि 🖊        | ३२८         |
| प्रेम बारुनि छानिकै 🖊      | ३२१         |
| प्रोम मरोरि उठै तबहीं      | २६४         |
| प्रम रूप दर्पन ग्रहो 🗸     | ३२१         |
| प्रेम हरि को रूप है        | ३२७         |
| फागुन लाग्यो जवते 🗸        | २७४         |
| फूलत फूल सबै वन            | ३०२         |
|                            |             |

#### ( XII )

| वृपभान के गेह दिवारी              | २४८    |
|-----------------------------------|--------|
| वक विलोचन है दुख                  | २०५    |
| वंसी वजावत ग्रानि कढी             | २२८    |
| वजी है वजी रसखानि 🗸               | २३२    |
| वन वाग तडागन कु ज गली             | २३८    |
| वाँक मरोर गई भृकुटीन              | २८२    |
| वॉकी घरै कलगी सिर                 | २१२    |
| वॉकी वड़ी अखियाँ                  | १५५    |
| वाँकी विलोकिन रगभरी               | २२६    |
| वॉके कटाछ चित्रैयो सिख्यी         | 737    |
| वागन मे मुरली                     | २६४    |
| वार ही गोरस वेचि री               | २१४    |
| वागन काहे को जाग्रो               | ३०१    |
| वात सुनी न कहुँ हरि की            | ३५६    |
| वाल गुलाव के नीर ग्रसीर           | 80€    |
| वासर तूँ जू कहूँ निकरै            | २८३    |
| विधु सागर रस इंदु                 | ३३५    |
| विरहा की जु ग्रॉच लगी             | ३०३    |
| विनु गुन जोवन रूप 🗸               | ३२४    |
| विमल सरल रसखानि 🗸                 | १५५    |
| विहरै पिय प्यारी सनेह 🖊           | २६५    |
| वेद मूल सब धर्म                   | \$ 7 8 |
| वेनु वजावत ग्रावत है नित          | २६३    |
| वैद की श्रौपद खाई 🗸               | ३१५    |
| वैन वही उनको गुन                  | १५७    |
| वैरिनि तूँ वरजी न रहै             | 787    |
| च्याही अनव्याही वजमाही            | २६५    |
| व्रज की विनिता सव घरि             | २३२    |
| , ब्रह्म में हृद्यो पुरानन गानन 🗸 | १६३    |
| भई वावरी हुँ हुत काहि             | २६३    |
| 1 <sub>f</sub>                    |        |

3

#### ( xtv )

| मोहन रूप छकी वन           | २०२                             |
|---------------------------|---------------------------------|
| मोहन सो भ्रटक्यी मनु      | २६३                             |
| मोहनी मोहन सो रसखानि      | ४७१                             |
| यह देखि धतुरे के पात      | ३१८                             |
| याही ते सब मुक्ति 🗸       | ₹ ३, ०                          |
| रग भर्यो मुस्कात लला 🗸    | २१६                             |
| रसमय स्वाभाविक विना 🛩     | <b>३३२</b>                      |
| रसखान सुनाय वियोग 🗸       | FOF                             |
| राघा मावव सिंवन           | <b>३३</b> ५                     |
| लगर छैलहि गोकुल मैं       | २२२                             |
| लाय समाधि रहे ब्रह्मादिक  | १६१                             |
| लाज के लेप चढाइ कै        | ३१४                             |
| नाडली नान लसै 🗸           | १७६                             |
| चाल लसै पगिया सबके        | १८६                             |
| त्तीने ग्रवीर भरे पिचका 🗸 | २७६                             |
| लोक की लाज तज्यौ          | २०३                             |
| लोक वेद मरजाद सव          | <b>३</b> २२                     |
| लोग कहै व्रज के           | 738                             |
| लाल की ग्राज छटी          | १७६                             |
| वह गोघन गावत गोघन में 🗸   | रु७ <del>६</del><br>२६ <b>१</b> |
| वह घेरिन धेनु ग्रवेर      |                                 |
| वह नन्द को साँवरो छैल।    | १८६                             |
| वह सोई हुती परजंक         | २०१                             |
| C 4 Aut 1 (Ad)            | 3,00                            |

#### ( XVI )

| सेप सुरेस दिनेस गनेस       | १६६         |
|----------------------------|-------------|
| सोई हुती पिय की छितयाँ 🗸   | ३८६         |
| सोई है रास में नैमुक 🗸     | २८६         |
| सोहत हे चन्दवा सिर 🗸       | <b>አ</b> ኔሽ |
| स्याम सघन घन घेरि कै       | ዩሂን         |
| स्रवन कीरतन दरसनाह         | 355         |
| स्रुति पुरान ग्रागम 🗸      | ३२३         |
| स्वारथ मूल श्रसुद्ध त्यो 🏸 | 335         |
| हरि के सब श्राधीन 🗸        | च् ३१       |
| हेरत कु ज भुजा घरें स्याम  | ३४७         |
| हेरति बारही बार 🗸          | २६२         |
| है छल की श्रप्रतीत की      | १७४         |
| श्री मुख यो न वखान         | ४७६         |
| श्री वृप भान की छान धुजा   | 5.8.8       |
| ज्ञान करम रु जपासना        | 323         |
|                            |             |

#### रीतिकाल का परिचय

हिन्दी-साहित्य मे रीतिकाल का आविभीव संवत् १७०० से १६०० तक माना जाता है। इस काल मे दो साहित्यिक धाराएँ युगपद् प्रवाहित होती हुई भी एक-दूसरी से नितान्त भिन्न है। एक धारा है रीनिवद्धमार्गी, जो काव्य-णास्त्रीय नियमो का अनुसरण करती है। इस धारा के दो वर्ग है। एक वर्ग तो उन लोगो का है जिनके कवित्व के माथ आचार्यत्व का गठवधन है। केशव, जसवर्तासह, चिन्तामणि, देव, भूषणा, कुलगति मिश्र आदि इसी वर्ग के अन्तर्गत आते हैं। दूसरा वर्ग उन लोगो का है जिन्होंन काव्यशास्त्रीय विवेचन तो नहीं किया, पर उसके आधार पर अपने ग्रन्थों की रचना की है। विहारी, मधु-सूदन, रसलीन, सेनापित आदि इसी वर्ग के अन्तर्गत प्राते हैं।

इस काल मे जो काव्यशास्त्रीय विवेचन हुग्रा है, वह प्राय. सस्कृत काव्यशास्त्र की सीमाग्रो मे ही ग्रावद्ध रहा है। रीतिकालीन ग्राचार्यों मे, इसी
कारण, नगण्य मौलिकता परिलक्षित होती है। जहाँ तक उद्देश्य का प्रश्न है,
रीतिकालीन ग्राचार्यों का उद्देश्य सस्कृत-प्राचार्यों से भिन्न था। सस्कृत का
काव्यशास्त्र समय-समय पर रसवाद, ग्रलंकारवाद, रीतिवाद, ध्विनवाद तथा
वक्रोक्तिवाद का समर्थन एवं खडन-मडन ग्रस्तुत करता रहा है। हिन्दी के रीतिकालीन ग्राचार्य खंडन-मडन के इन पचडों मे नहीं पड़े हैं। इन ग्राचार्यों में से
कुछ ग्राचार्यों ने नायिका-भेद निरूपण किया है, कुछ ने श्रलकार ग्रथों का
निर्माण किया है ग्रीर कुछ ग्राचार्यों ने इन दोनों का सृजन किया है। नायकनायिका-भेद के निरूपण का ग्राधार प्राय भानुभिश्र रहे है ग्रीर ग्रलकारों के
लिए श्रप्पय दीक्षित। संस्कृत के ये दोनो ग्राचार्य भानुभिश्र ग्रीर ग्रप्पय दीक्षित
किसी भी काव्यशास्त्रीय वाद से ग्रावद्ध नहीं थे। हिन्दी के कुछ ग्राचार्य, जो

मर्वाग निरुपक हैं, श्राचार्य मम्मट श्रीर श्राचार्य विश्वनाय के खुराति है। ये दानों श्राचार्य काव्यशास्त्रीय वादी एव सम्प्रदायों में पूर्णतया परिचित थे, पर उन्होंने किसी वाद का वाद की दृष्टि में अनुकरण नहीं किया। जिन्ही के श्राचार्य अलकारवाद, रोतियाद तथा ध्यनिनाद ने पूर्णरूपेण परिचित नहीं थे, प्रतः उनका किसी एक सम्प्रदाय को अपनाकर चलना अनम्भव था।

रीतिकाल में जो काव्यणास्त्रीय विवेचन तथा है, उमे देगार यह प्रत्न उत्पन्न होता है कि ये कवि नदागुबद माहित्य-निर्माण की श्रोर क्यो पार व हए ? नया इसनिए कि ये हिन्दी माहित्य में मन्यह काट्यशान्य का निर्माण करना चाहते थे. अथवा उननित कि ये हिन्दी में मंग्यन कारकारण मा अनुवाद प्रस्तृत करना चाहते वे ? इन दोनो गम्भावनाधी में ने इमरी सम्भावना अधिक उचित है। मधोषि यदि इनका उट्टेंग काव्यवास्य की रचना गरश होता तो ये भी संस्कृत श्राचार्यों की भांति किसी काट्ययान्त्रीय निवम के उदा-हरण मे श्रपने पूर्ववर्ती कवियों के उदाहरण प्रस्तृत करने । मंग्रून काज्यसाग्त को श्राधार मानकर ही हिन्दी ग्राचार्यों ने श्रपने विवेचन को प्रम्तृत रिया है। फिर भी हिन्दी में ऐसे अनेक ब्राचार्य हुए हैं जिन्होंने दिन्दी भी विकासशीत प्रवृत्तियों का भी ध्यान रखा है। प्रानायं भियारीदाम ने 'तुक' का विभेषन हिन्दी-प्रवृत्तियों के आधार पर ही किया है। देव और निराशिदान दोनों ने ती नायिका-भेद मे अपनी मौलिकता का परिचय दिया है श्रीर धनेक ऐसी नायिका तया द्वियों का उल्लेख किया है जो सर्जन काव्यज्ञास्त्र में नहीं मिनकी। धर प्रम्न यह हो सकता है कि इन माचायों को मस्तून काव्यवास्त्र के मन्बाद की नया श्रावण्यकता थी ? इनका उत्तर सम्बद्ध है—श्राचार्यन्य प्राप्ति का प्रतीभन । निष्कर्ष रूप में कहा जा सकता है कि श्राचार्य के पद पर प्रतिष्टिन होने जाने रीतिकालीन त्राचायों में श्राचायेंद्र की अपेक्षा का प्रतिभा का अन ही अधिक है।

इसके श्रतिरिवत रीतिकाल में कुछ ऐसे भी कवि हुए हैं, जिनमें श्रावार्यन्य वा प्रलोभन जागृत नहीं हुआ। इन्होंने अपनी प्रतिभा को काट्य तक ही सीमित्र रखा, श्रयीत् लक्षण-प्रत्यों की श्रपेक्षा लक्ष्य-प्रत्यों का निर्माण किया। बिटारी श्राटि कवि इसी वर्ग के श्रन्तग्रंत श्राते हैं।

काव्य-दृष्टि से यदि रीनिकाल का मंगन किया जाए हो इसमें पर्याता

समीक्षा भाग ३

रीतिबद्धमार्गी शाखा की निम्नलिखित विशेषताएँ परिलक्षित होती है—

- १. श्रुंगारिकता
- २. ग्रालंकारिकता
- ३. भक्ति और नीति
- ४ काव्यरूप
- ५. व्रजभाषा की प्रधानता
- ६. जीवन-दर्शन का स्रभाव
- १. श्रृंगारिता—रीतिकाल मे श्रृंगार-वर्णन की प्रधानता रही है। इसी प्राधान्य के कारण कितपय विद्वान् इस काल को 'श्रृंगार काल' कहना उपयुक्त समझते है। श्रृंगार-रस का जितना सूक्ष्म विवेचन इस काल मे हुग्रा है, उतना किसी काल मे नही हुग्रा। इस प्रवृत्ति का मुख्य कारण तत्कालीन राजनीतिक ग्रीर सामाजिक परिस्थितियाँ है। किवयों का ध्येय अपने ग्राश्ययदाता का मनोरजन करना होता था श्रीर मनोरजन के लिए श्रृंगार के श्रलावा श्रीर चया विषय उपयुक्त हो सकता है। भिक्तकाल मे माधुर्य भिक्त का जो श्रवाध स्रोत बहा ग्रीर उसमे जिस श्रृंगार को ग्रलीकिक रूप दिया गया, वही रीतिकाल मे प्राकर लौकिक ग्रीर मासल बन गया। प्रथम दर्शन से लेकर सुरतात तक के चित्रों का इस काल के किवयों ने बड़े मनोयोग से चित्रण किया। इसी कारण इनकी दृष्टि मे प्रेम ग्रीर नारी का स्वस्थ स्वरूप न ग्रा सका। डॉ॰ भागीरथ मिश्र के ग्रव्शे में—

'श्रृं गारिकता के प्रति उनका (रीतिकालीन किया का) दृष्टिकी ए मुख्यत. भोगपरक था, इसीलिए प्रेम के उच्चतर सोपानो की ग्रोर वे न जा सके । प्रेम की ग्रनन्यता, एकनिष्ठता, त्याग, तपश्चर्या ग्रादि उदात्त पक्ष भी उनकी दृष्टि मे बहुत कम ग्राए है। उनका विलासी न्मुख जीवन ग्रीर दर्शन सामान्यत. प्रेम या श्रृंगार के बाह्य पक्ष शारीरिक ग्राकर्षण तक ही सीमित रहकर रूप को मादक बनाने वाले उपकरण ही जुटाता रहा। यह प्रवृत्ति नायिका-भेद, नखिख वर्णन, ऋतु-वर्णन, ग्रनकार निरूपण सभी जगह देखी जा सकती है।

२. श्रालंकारिकता—रीतिकालीन किवयों के काव्य के दो प्रमुख उद्देश्य थे—मनोरंजन श्रीर पाडित्य-प्रदर्शन । श्रालंकारिकता का प्राधान्य इन दोनों ही करणों से रीतिकालीन काव्य में समाविष्ट हुआ ।, यह सच है कि काव्य में यलकारों को उसकी घोभा के अधार पर धमं माना गया है और यदि उनका समुचित प्रयोग किया जाए तो काव्य प्रभाव एवं भावप्रेपणीयता में बहुत सीमा तक सहायक सिद्ध होते हैं। किन्तु रीतिकालीन कवियों ने अलंकारों का प्रयोग प्राय चमत्कार-प्रदर्शन के लिए ही किया, इसलिए इस काल में ज्लेप और यमक जैसे थमसाध्य अलंकारों का वोलवाला रहा। उन कवियों ने चमत्कार के प्रति अपना इतना गहन प्रलोभन दिखाया है कि यदि रस और चमत्कार में चन्दे एक को ग्रहण करने का अवसर आया है तो उन्होंने चमत्कार को ही ग्रहण किया है।

3. भिंदत चौर नीति — जो भिंदत भिंदतकाल में कवियों का नाध्य धी, वहीं इस काल में आकर साधन वन गई। इन्होंने राधा चौर कृष्ण को लौकिक धरातल पर ला लड़ा किया और तब वे साधारण नायिका और नायक बनकर रह गए। भिंदत के प्रांत इस काल के कवियों का कोई रजान नहीं था और नव ऐसे वातावरण में ही थे जो भिंदत के अनुकून पड़ता है। फनन राधा और कृष्ण के माध्यम से इन्होंने १० गारिकता की ही अभिव्यवित की है। ठां० नगेन्द्र के शब्दों में —

'यह भिवत भी जनकी शृंगारिकता का श्रंग थी। जीवन की श्रिंत श्रंप रिसकता से जब ये लोग घवण उठते होंगे तो रावा-कृष्ण का वही प्रमुराग उनके धर्मभी के मन को आग्यासन देना होगा। इस प्रकार रीति राजीन भिवित एक ओर सामाजिक कवच और दूसरी श्रोर भानिसक शरणाभूमि के रूप मे इनकी रक्षा करती थी। तभी तो ये किसी तरह उसका श्रचन पार्चे हुए थे। रीतिकाल का कोई भी कवि भिवतभावना से होन नहीं है— हो भी नहीं सकता था, वयोकि भिवत उसके लिए एक मनोवैज्ञानिक शाय-पात्त थी। भीति उस की उपासना करते हुए उसके विलास-जर्जर मन मे इतना नैतिक वन नहीं था कि भिवतरस मे श्रनास्था प्रकट करने का उसका सैद्धातिक निषेष करते। इसलिए रीतकाल के सामाजिक जीवन और काव्य मे भिवत का प्राभास यिनवार्यत वर्नमान है और नायक-नाधिका के लिए वार-वार हिर और राधिका जब्दों का प्रयोग किया गया है।'

जहाँ तक नीति का सम्बन्ध है, इम विषय मे इन लोगो ने जो कुछ, लिखा है, वह यथार्थ श्रीर व्यावहारिक है। वस्तुतः इनका वातावरण भवित की समीक्षा भाग ५

श्रपेक्षा नीति के ग्रधिक निकट था।

४. काव्यरूप — इस काल का वातावरण मुनतको के ही अधिक अनुरूप था, क्यों कि मनोरंजन इस काल के काव्य का मुख्य प्रयोजन था। ऐसे वातावरण में किसी प्रवधकाव्य की आशा करना अनुचित ही है। काव्य का मूल्याकन उसके चमत्कार में निहित था। प्रत: किन मुक्तक पदों में ही अपनी किन-प्रतिभा और पाण्डित्य प्रदर्शन कर सकते थे। प्रवध और मुक्तक के स्वरूप को स्पष्ट करते हुए आचार्य भुक्त मुक्तक के लिए उपयुक्त वातावरण का निर्देश करते हुए लिखते हैं —

'मुक्तक मे प्रवध के समान रस की घारा नहीं रहती जिसमें कथा-प्रसंग की परिस्थित में अपने ग्रापको भूला हुग्रा पाठक मग्न हो जाता है ग्रीर हृदय में एक स्थायी प्रभाव ग्रह्ण करता है। इसमें रस के ऐसे छीटे पडते हैं जिनमें हृदय-कालिका थोड़ी देर के लिए खिल उठती है। यदि प्रबंधकाव्य बनस्थली है तो मुक्तक एक चुना हुग्रा गुलदस्ता है। इसीसे वह सभा-समाजों के लिए ग्रिधक उपयुक्त होता है। उसमें उत्तरोत्तर श्रनेक दृश्यों द्वारा सघटित पूर्ण जीवन या उसके किसी एक पूर्ण ग्रग का प्रदर्शन नहीं होता, कोई एक रमणीय खडदृश्य इस प्रकार सामने ला दिया जाता है कि पाठक या श्रोता कुछ क्षणों के लिए मन्त्र-मुग्ध-सा हो जाता है। इसके लिए किन को मनोरम वस्तुश्रों या व्यापारों का एक छोटा-सा स्तवक किन्पत करके उन्हें ग्रत्यन्त सक्षिप्त ग्रीर संशक्त भाषा में प्रदिश्त करना पड़ता है।

कहने की ग्रावश्यकता नहीं कि शुक्त जी का यह विवेचन रीतिकालीन काव्यरूप पर भी उतना ही फिट बैठता है जितना स्वतत्र रूप से।

रीतिकाल मे कुछ प्रबधकाच्य भी लिखे गये है, पर मुक्तक काच्यो की तुलना मे उनकी सल्या नगण्य ही है।

- ५. वजभाषा की प्रधानता—इस काल में ब्रजभाषा के प्रयोग को ही किवयों ने अधिक महत्त्व दिया और समूचे रीति-कालीन काव्य में इसी भाषा का वोलवाला रहा। इस प्रयोगाधिक्य से ब्रजभाषा को भी नई शिवत, नई सजीवता एवं नई प्राणवत्ता मिली।
- ६. जीवन-दर्शन का ग्रभाव—रीतिकालीन कवियो के समक्ष यथार्थ जीवन का कोई महत्त्व नहीं था ग्रौर न जीवन की सम्पूर्णता ही उन्हें वाछित

थी। वे तो जीवन के केवल उसी भाग को ग्रहण करते थे जिसमें कल्पनाग्रों की उड़ाने और वासना की थिरकनें थी, युवावस्था से युक्त जीवन ही रीनिकालीन कवियों का प्रतिगद्य था। प्रो० भगीरथ मिश्र के शब्दों में—

'ऐसे लगता है कि रीति किवता के रिवयता यौवन श्रीर वसन्त के किव है। जीवन का फूलता हुश्रा सुघर रूप ही उन्हें प्रिय है। पत्रभड, सघपं श्रीर विनाश सम्भवत स्वतः जीवन मे इतने घोर रूप मे विद्यमान था कि किव काव्य में भी उसको उतारकर नैराध्य श्रीर निवृत्ति की भावना को जगाना नहीं चाहता है। वह तो फूलते-फलते जीवन का भ्रमर है। उसने जीवन का एक ही स्वरूप लिया, एक ही पक्ष लिया, यह इस धारा के किव की मंकीर्णता है, दुवंलता है, श्रीर एकागिता है, परन्तु जिस पक्ष को उसने लिया है उमके चित्रण में उसने कोई कसर उठा नहीं रक्षों। उसके समस्त वैभव श्रीर विलास के चित्रण में उसने कलम तोड़ दी है।'

यही कारण है कि रीतिकालीन कवि के पास न तो कोई स्वस्थ जीवन है श्रीर न कोई जीवन-दर्शन है।

रीतिकाल की दूसरी काज्यधारा रीतिमुक्त कियों की है। घनानंद, धालम, बोधा, रसखान आदि इस धारा के प्रमुख कि है। ये कि न तो किसी परम्परा से सबद है और न किसी काज्यशास्त्रीय नियमन से। ये भावावेश के कि है। इनके मन में जो भी भाव स्फुरित होता है, उसे ये श्रत्यन्त सबल एव प्रभावोत्पादक श्रभिव्यंजना के माज्यम से प्रकट करते हैं। इनके अपने सिद्धात, अपनी रीति और अपनी श्रभिव्यंजना शैली है। इनको तो वही ज्यक्ति समझ सकता है जो ब्रजभाषा का अधिकारी विद्वान् होने के साथ-साथ महास्त्रेही हो। रसखान का सम्बन्ध इसी धारा से है, अतः इस धारा का परिचय प्राप्त करना आवश्यक है।

भिन्त के युन के पिवत्र ब्रह्मद्रव की धारा को पार कर जब हिन्दी के किवयों ने तिनक सामने की छोर श्रपनी दृष्टि दौडाई तो हरे-हरे लता-कुजो, कदम्ब के घने बृक्षों तथा हरियाली से भरे फूलों वाली निर्मन जल की धारा ने उनके मन को श्रपनी छोर श्राक्षित कर लिया, फिर क्या था, वही उनका मन "श्याम ह्वं समान्यो, यमुना यमुन जल तरंग मे" कवियों के लिए कविता का एक नया सुन्दर मार्ग मिल गया। यहाँ कविता की शैली में एक

समीक्षा भाग ७

नूतन परम्परा का स्राविष्कार हुमा। स्रागे चलकर इस नवीन परम्परा को रीतिकाल के नाम से स्रभिहित किया गया।

हिन्दी-साहित्य का यह रीतिकाल सभी दृष्टियो से ऊँचा श्रौर श्रादर्श माना जाता है। इस युग मे किवता करने की एक ऐसी प्रणाली बन गई, जिसका श्रवलम्ब सभी परवर्ती किवयो ने लिया। सच पूछा जाए तो भाषा, शैली श्रौर विषय तीनो दृष्टियो से यह काल एक ऐसा राजमार्ग बना, जिस पर चलकर तत्कालीन किवयो को किवता करने मे विशेष सुविघाएँ मिली। इस युग मे किवता-पद्धित के हम दो विभिन्न रूप देखते हैं।

एक रीतियुक्त श्रीर दूसरा रीतिमुक्त । रीतियुक्त कवियो ने काव्य के लक्ष्मग्रा-ग्रन्थो के ग्राधार पर किवताएँ लिखी पर रीतिमुक्त किवयो ने स्व-तन्त्र रूप से ग्रपनी रचनाएँ उपस्थित की । इन किवयो मे से प्रमुख किव घनानन्द थे। सच पूछा जाए तो इन किवयो की स्थिति रीतिकाल मे उसी प्रकार की थी जिस प्रकार कमल की स्थित जल मे होती है। सूक्ष्म रूप से इनके काव्य का ग्रध्ययन करने से इस बात की प्रामाणिकता स्पष्ट हो जाती है।

रीतिकालीन किवता का राजमार्ग ग्राद्योपान्त श्रृ गार रस से श्रिभिसिचित है, इसमें संभवत तो किसीको भी सन्देह नही, पर रीतिमुक्त किवयो ने इस पथ पर जहाँ तक सचरण किया भिक्त के, ग्रगर, धूप, चन्दन से उसे पिवत्र कर दिया। इनकी किवता केवल श्रृंगार की वशी-ध्वित ही नहीं, ग्रिपतु भिक्त की खञ्जडी भी मुखरित सुनाई पडती है। इन्होंने श्रृ गार के साथ भिक्त का मिश्रण करके बिहारी के 'ग्याम हरित द्युति होय' से कुछ कम कमाल नहीं किया। दो शब्दों में यदि हम रीतिमुक्त किवयों को रीति पर-म्परावादी किवयों में भक्त किव मान ले तो ग्रिधिक युक्तिसंगत होगा। इस परम्परा के ग्रन्तगैत घनानन्द, बोधा, ग्रालम, निवाज, ठाकुर ग्रादि प्रमुख है। इस धारा के किवयों के काव्य की प्रमुख विशेषताएँ या समान्य प्रवृतियाँ निम्नलिखित हैं—

१. काव्य-रचना का प्रेरणा स्रोत निजी जीवन: —यद्यपि इन किवयों मे से कुछ का संवंध विभिन्न राजाओं के दरबार से भी रहा। किन्तु फिर भी इन्होंने केवल अपने आश्रयदाताओं को प्रसन्न करने के लिए काव्य-रचना नहीं की। इनकी काव्य-रचना का प्रेरणा स्रोत इनका वैयिनितक जीवन ही था। इन्होंने अपने जीवन में प्रेम और विरह की ऐसी अनुभूतियाँ प्राप्त की जिन्होंने इनको काव्य-रचना के लिए दिवन कर दिया। यह किवता नहीं लिखते थे, अपितु किवता स्वत ही इनकी अनुभूतियों से प्रेरित होकर उच्छवसित हो जाती थी। घनानन्द ने लिखा है—

"लोग है लागि कवित्त वनावत, मोहि तो मेरे कवित्त वनावत।"

इसी प्रकार इस घारा से अन्य किवयों ने भी प्रयत्नपूर्वक किवता नहीं लिखी, अपितु उसमें उनकी भावनाओं के सहज स्वाभाविक उद्गार हैं। इनके बहुत से समकालीन किव रोति के लक्षणों को ध्यान में रखकर किवता करते थे, जो इन्हें पसन्द न थीं।

ठाकुर ने एसे कवियों की ग्रालोचना करते हुए लिखा है—
"सीखि लीनों मीन मृग खजन, कमल नयन,
सीखि लीनों जस ग्रीर प्रताप को कहानों है।"

इससे स्पष्ट है कि इस घारा के किवयों ने किवता के वास्तिविक महत्व को समक्ता था। यही कारण है कि इनकी किवता में बाह्य गरीर के चित्रण के स्थान पर हृदय की सच्ची पुकार मिलती है।

२ स्वच्छन्द प्रेमः—जो प्रेम समाज की मर्यादायों के प्रतिकूल हो, उसे स्वच्छन्द प्रेम का नाम दिया जाता है। हिन्दी के इन किवयों का प्रेम भी स्वच्छन्द प्रेम की कोटि में आता है। इन किवयों ने जाति, समाज धौर वर्म की अनुयायिनी ली। घनानन्द की सुजान, वोधा की मुभान, आजम की शेख, आदि नायिकाएँ जाति की मुसलमान थी। ऐसी स्थिति में इन किवयों को प्रेम के क्षेत्र में विविध किताइयों का सामना करना पड़ा। मित्रों का उपहास, समाज की निन्दा प्रौर आक्षयवातायों के विरोध का उन्हें सामना करना पड़ा। उन्हें जीवन में अनेक कष्ट सहने पड़े, किन्तु फिर भी वे अपने प्रेम-मार्ग से पीछे नहीं हुटे। उनके प्रेम में सच्चाई प्रौर एकोन्मुखता के दर्शन होते हैं। बोधा के शब्दों में व प्रपनी प्रेयसी के लिए संसार के वैभव को ठुकराने के लिए सहर्ष प्रस्तुत है—

''एक सुभान के स्रानन पे, कुरवान जहाँ लिंग रूप जहाँ को । जानि मिले तो जहान मिले, निंह जान मिले तो जहान कहाँ को ।।'' समीक्षा भाग ह

प्रेम की इसी अनन्यता के कारण इनके श्रृंगार वर्णन मे स्वच्छता, पवित्रता जीर गभीरता मिलती है जिसका रीतिवद्ध कवियो मे अभाव मिलता है।

३. मौन्दर्य का सूक्ष्म रूप मे चित्रण जहाँ रीतिबद्ध कवियो ने अपने काव्य मे नारी के स्थूल ग्रंगो की नाप-जोख की है वहाँ इन्होने ग्रपनी प्रेयिसियो के सौन्दर्य का वर्णन ग्रत्यंत सूक्ष्म रूप मे किया है। वह उनके नख-शिख का वर्णन न करके उसके स्थान पर सौन्दर्य की ग्रनुभूतिपूर्ण झलक प्रस्तुत करते हैं। घनानन्द के ग्रनुसार—

"त्रग ग्रंग तरग उठे सुति की परि है मनु रूप भ्रवै घर च्वै।"

श्रर्थात् नायिका के प्रत्येक श्रंग से सौन्दर्य की लहरे उठ रही हैं। अभी इसका रूप धरती पर चू पडेगा। इसी भाँति वे स्थूल विशेषताश्रो के स्थान पर सूक्ष्म सौन्दर्य का चित्रण करते है। नायिका के होठो की लाली की श्रपेक्षा उन्हे उसकी मुस्कराहट श्रिधक श्राक्षित करती है। देखिए—

"छवि को सदन, गोरो वदन रुचिर भाल, रस निचुरत मृदु मीठी मुस्वयानि मे।"

उसकी मीठी मुस्कराहट मे रस टपक रहा है। यह वाक्य हमे छायावादी सौन्दर्य पद्धति का स्मरण कराता है। यहाँ 'मीठी' का प्रयोग विजेषण विषयर्य के रूप मे हुआ है जो कि छायावाद की विशेषता मानी जाती है। इसी प्रकार अन्य कवियो ने भी सौन्दर्य का ग्रंकन सूक्ष्म रूप में ही किया है।

४. शृंगार के संयोग श्रौर वियोग पक्ष का चित्रण— स्वच्छन्द धारा के किवयों को विरह ग्रौर मिलन दोनों में प्रेमियों के हृदय के श्रन्त.स्थों को उद्घाटित करने की ही लगी रहती हैं। वैसे तो इन्होंने शृंगार के दोनों स्थलों का चित्रण किया है, परन्तु इनकी मनोवृत्ति वियोग-पक्ष में ग्रिधिक रमी है। प्रेम को ये लोग ग्रान्तरिक ग्रौर गोपनीय वस्तु मानते हैं। रीति मार्गीय किवयों की प्रेम-वक्षता के विरुद्ध ये लोग तो यह मानते हैं—

"अित सूघो सनेह को मारग है, जहाँ नेक सयानप बाँध नहीं।"

परन्तु सयोग में वाहरी जगत की प्रधानता होती है और उस समय किंव की अन्तर-वृत्ति भी विहर्मु खी होती है। ऐसी स्थिति में प्रेम की सघनता व तर- लता श्रिमन्यक्त नहीं हो पाती । वियोग पक्ष में किन की दृष्टि श्रन्तमुं खी होती है। वह प्रेमानुभूति को स्वय प्रेमी वनकर प्रकट करता है। ग्रत: उसकी विरह्जिक्तयाँ हृदय के श्रन्तस्तल से सच्ची प्रकार से प्रकट होती है। वह प्रेम की श्रतुल गहराइयो तक बैठने को श्रातुर रहता है। वियोग की श्रमिट प्यास हृदय को सदा द्रवित रखती है। विरह में श्रनुभूति का स्वरूप श्रविक तीग्र होता है। श्रतः उनकी विरह विषयक घारणा श्रविक विलक्षण है। वस्तुत इनकी प्रेम तृपा सदा बढ़ती ही रहती है। इनमें विरह का मार्मिक चित्रण है श्रीर निजी प्रेम की पीर का प्रदर्शन सच्चे रूप में मिलता है।

श्राचार्य विश्वनाथप्रसाद मिथ्र ने इन कवियों को सूफियों से प्रभावित माना है। उनका यह विश्वास है कि इनके काव्यों में विजत प्रेम-पीर फारसी काव्य-घारा का प्रभाव है जो कि सूफियों के माध्यम से श्राया है। उनके ही शब्दों में "इन स्वच्छन्द कियों ने फारसी काव्यगत वेदना की निवृत्ति के साथ इस प्रेम-पीर का स्वागत किया। इनकी रचना में वियोग के श्रायिक्य का कारण यही है। लौकिक पक्ष में इनका विरह निवेदन फारसी काव्य की वेदना की विद्यति से प्रभावित है श्रीर अलौकिक पक्ष में सूफियों की प्रेम-पीर से।" रीतिमुक्त कियों ने विरह का श्रतिशयोंकिनपूर्ण वर्षन नहीं किया है। वह नायिका को रीतिबद्ध कियों की तरह इतनी जलती हुई नहीं दिखाता कि "उस पर गुलाव जल की शोशी श्राया दी जाए तो वह भाप वनकर उड़ जाएगी।" परन्तु रीतिमुक्त किय इन सब श्रन्तर्दशाश्रों का चित्रण श्रातरिक शैली से करता है।

इन्होंने कृष्ण के सगुण सलौने रूप को श्रपने काव्य का विषय बनाया है, श्रत इन्होंने कृष्ण श्रीर राधा के सयोग पक्ष के प्रेम की भी वडी मनोहारी श्रीर मामिक झॉकियाँ प्रस्तुत की है। इनका प्रेम वासना-पिकल न होकर स्च्वछ चमत्कार प्रवर्शन है। सक्षेप मे कहा जा सकता है कि इनका प्रेम विहर्मु खी न होकर श्रन्तमु खी ग्रधिक है। उसमे हृदय की मामिक सूक्ष्म श्रनुभूतियो श्रीर सौन्दर्य की महीन से महीन वारीकियाँ है। वस्तुत ये प्रेम हृदय श्रीर सोन्दर्य के सच्चे पारखी है।

५ मिनत का स्वरूप — इन कवियो ने रावा ग्रौर कृष्ण की लीलाग्रो का उन्मुक्त गान किया है, किन्तु इतने भर से इन्हें कृष्णभक्त कवि सुरदास म्रादि की कोटि मे नही रखा जा सकता। क्यों कि लगभग सभी रीतिकालीन किवयों का यह कथन है—

श्रागे के सुकवि रीझि है तो कविताई, न तुराधिका कन्हाई सुमरिन को बहानो है।'

इनको गुद्ध रूप से भक्त किव नहीं कहा जा सकता क्यों कि इनका प्रमुख उद्देश्य श्रृंगार-वर्णन था। इसीलिए इन्होंने भगवद् भिक्त की छोर से ग्रुग्लील एवं ग्रसंस्कृत चित्र प्रस्तुत किए। ग्राचार्य विश्वनाथप्रसाद के अनुसार पहले इनकी रुचि रीतिबद्ध रचना की छोर दिखाई देती है। दूसरे रूप में इन्होंने स्वच्छन्द रूप से प्रेम के पवित्र क्षेत्र में पदार्पण किया। तीसरे में इनकी रचनाएँ भक्तिपरक हो गईं।"

श्रागे वह लिखते है कि यदि भक्त कहे बिना सतोष न मिले तो इन्हे उन्मुक्त भक्त किन मान लिया जा सकता है। इनका भक्त किनयों से पार्थक्य इनकी स्वच्छन्द प्रकृति द्वारा ही हो जाता है। दूसरा इन्होंने भक्त किनयों द्वारा त्याज्य विषयों को "प्रिय की वास्तिवक कठोरता" श्रादि का वर्णन विस्तार से किया है। इनकी भिनत में साम्प्रदायिकता एवं संकीर्णता की भावना नहीं है। उन्होंने अनेक देवी-देवताओं के प्रति उदार श्रास्था प्रदिश्यत की है। रसखान और घनानंद को ही इस भक्त कोटि में रखा जा सकता है।

- ६. प्रकृति चित्रण—प्राय: सभी कवियों ने हिन्दी-साहित्य के प्रथम तीन कालों में प्रकृति-चित्रण को उपेक्षित रखा है। परन्तु रीतिकाल में दृष्टि प्रशंगारपरक होने के कारण प्रशंगारिक चित्रण में ग्रधिक रमी इसलिए उनकी दृष्टि भी इसके वर्णन से दूर हट गई। रीतिकाल में प्रकृति का चित्रण उदीपन रूप में हुग्रा है। सेनापित की रचना से प्रकृति कही-कही उदीपन के वचन से मुक्त अवश्य मिल जाती है। विरह वारीश में बोधा में प्रकृति वर्णन कुछ तो जास्त्र वद्ध और कुछ स्वच्छन्द दिविबद्ध रखा है।
- ७. लोक-जीवन का ग्रह्ण स्वच्छन्दमार्गी कवियों ने लोक-जीवन के मगल मोद पक्ष को भी लिया है। प्रसिद्ध पर्व त्यौहारो पर रीतिमुक्त शैली में उत्तम रचनाएँ की है। अखतीज, हरियाली तीज, भूला, बट पूजन आदि अनेक त्यौहार ठाकुर के काव्य में विणित हुए है।
  - काग्य पद्धति:—स्वच्छत्द कवियों ने रीति का निर्वाह ग्रारम्भ में स्वीकृत

करके बाद मे त्याग दिया। रीतियुक्त, रीतियद्ध सभी किवयो मे नेत्र व्यापार सम्बन्धी सभी जित्तयाँ समान रूप से पाई जाती हैं। राजाधित किव ने तो जर्द या फारसी के काव्यरचना के रकीवो श्रीर माशूको की जोड-तोड में खण्डिना को पेश किया। यहाँ पर ये कुछ रीतिवद्ध किवयो के समीप श्रा जाते हैं। स्वच्छन्द किवयो ने खंडिता नायिका के द्योतक चिन्हों के व्योरे प्रस्तुत न करके उसके हृदय को दिखलाने का प्रयत्न किया। सुरतात या विपरीत रित के युत्तित चित्र प्राय: इन किवयो में नहीं मिलते हैं। जो मिलते हैं वह भी उस समय के जब इन किवयो ने इस मैदान प्रवेश किया था। बोधा में कहीं-कही वाजारू टग श्रवश्य मिलता है।

- ह. मुक्तक शैली: वैसे तो समूचे रीतिकाल में मुक्तक शैली की ही प्रधानना पाई जाती है। परन्तु फिर भी कभी-कभी फुटकल रूप में प्रवन्य काच्यों की रचना होती रही। त्रालम ने "माधवानल" 'कामकदला" 'जुदामा चरित्र' श्रीर श्याम स्नेही, बोधा ने 'विरह वारीश' नामक प्रवन्ध काच्य प्रस्तुत किए।
- १०. छन्दालंकार इस बारा मे श्रिष्ठकाशत: किवत्त, सवैया और दोहा जैसे छन्दो का प्रयोग किया गया। यद्यपि बीच-बीच मे छप्य, व रवं हरिपद श्रादि छन्दो का प्रयोग किया गया है किन्तु सभी रीति-कवियो की दित्त श्रिष्ठकतर दोहा-सवैया और किवत्त मे रमी है। रीतिमुक्त घारा के किवयो ने अलकारो का प्रयोग अपने प्रकृत रूप मे किया है। इनके यहाँ अलकार साधन रूप मे श्राए हैं न कि साध्य के रूप मे।
- ११ भाषा:—भाषा का परिमार्जन श्रीर व्यवस्थापन भी इन स्वच्छत्य किवयों के द्वारा ही हुआ है। क्योंकि रीतिवद्ध किवयों के पास इतना अवकाण होते हुए भी उन्होंने भाषा को व्यवस्थित करने का प्रयास नहीं किया। मित-राम और पद्माकर की छोड़कर दूसरे किवयों में भाषा की सफाई के दर्शन नहीं होते। भूषण और देव आदि ने स्वेच्छा से शब्दों को तोडा-मरोडा है। इनकी भाषा में प्रादेशिकता की पुट भी बनी रही। परन्तु रीतिमुक्त किवयों में न तो भाषा के अंग भंग की प्रदित्त श्रीर न ही प्रादेशिकता का ही पुट है। रसलान श्रीर घनानन्द ने तो बज भाषा का ऐसा प्रयोग किया है जिसमें बज भाषा

समीक्षा भाग १३

का साहित्यिक परिनिष्ठित रूप स्वीकृत श्रीर मुह्तवरो का भो सुन्दर प्रयोग हुआ है।

अन्त में हम कह सकते हैं कि इनकी कविता सच्ची अनुभूति से पूर्ण है। भावपक्ष श्रीर कलापक्ष दोनों की दृष्टि से इनका काव्य श्रीढ़ है। यदि हम इस काव्यक्षारा के सर्वश्रेष्ठ कवि घनानन्द को हिन्दी श्रृंगारी कवियों में सर्वश्रेष्ठ मानें तो अनुचित नहीं होगा।

## रसखान का जीवन-वृत्त

रीतिकालीन स्वच्छन्द काव्यधारा के विशिष्ट किंव रसलान का न तो जीवन-हत्त ही निविवाद है और न इनकी रचनाएँ। इनके जीवन-हत्त को जानने की जो सामग्री उपलब्ध है, उसे दो भागों मे विभाजित किया जा सकता है—अन्त: साक्ष्य और वाह्य साक्ष्य। अन्त.साक्ष्य मे वे तथ्य होते हैं जो सम्बद्ध किंव की रचना अथवा रचनाग्रों में मिलते हैं। वाह्य साक्ष्य में अन्य विद्वानो द्वारा अन्वे-षित तथ्यों का विवेचन होता है। इन्हीं दो आधारों पर हम यहाँ पर रसलान का जीवन-हत्त प्रस्तुत कर रहे हैं।

श्रन्त:साक्ष्य—जहाँ तक श्रंत साक्ष्य का सम्बन्ध है, श्रन्य भक्त-कवियो की भाँति रसखान भी श्रपने विषय मे प्राय: मौन रहे, चाहे शालीनतावश श्रथवा राजनीतिक कारगो से । प्रेम-वाटिका मे श्रपने विषय मे इन्होने निम्नलिखित केवल चार वोहे लिखे है —

- देखि गदर हित-साहिबी, दिल्ली नगर मसान।
   छिनहि वादसा-बस की, ठसक छोरि रसखान।।
- २ प्रेम-निकेतन श्रीवर्नाह, श्राड गोवर्धन-धाम। लह्यो सरन चित माहिक, जुगल-सरूप ललाम।।
- ३. तोरि मानिनी ते हियो, फोरि मोहिनी मान। प्रेमदेव की छिविह लिख, भए मियाँ रसखान।।
- ४. विधु सागर रस इन्दु सुभ, बरस सरस रसखान। प्रेमवाटिका रचि रुचिर, चिर हिम हरिष वखान।।

इन दोहों से यह जात होता है कि जब दिल्ली में शासन-लिप्सा के काररा गदर हुआ और दिल्ली नगर इमशान की भाँति कुरूप एवं भयानक हो गया तो रसखान शाही वश का तुरंत गर्व छोडकर, तथा अपनी मानिनी प्रिया मान की चिन्ता न करते हुए वर्ज मे आए, जहाँ इन्होंने सबत् १६७१ मे प्रेमवाटिका की रचना की। यह कथन समस्या का सरल समाधान नहीं, वरन् समस्या को ग्रीर उलझा देने वाला है। इस कथन से उपस्थित समस्याये ये हैं—

- १. रसखान का श्रभिप्राय किस गदर से है ? यह गदर कब हुआ ?
- २. रसखान वर्ज मे कब श्राये ?
- ३. रसखान की प्रेयसी कौन थी जिसे ये ठूकराकर क्रज आये ?
- ४. 'प्रेमवाटिका' की रचना करते समय रसखान की आयु क्या थी ?

हिन्दी-विद्वान् उपर्युक्त प्रथम दो प्रश्नो को तो प्रायः उपेक्षित कर गए हैं। 'प्रेमवाटिका' के रचना-काल को सर्वाधिक महत्त्व देकर इसके आधार पर रस-खान के जो विभिन्न काल निर्णीत किए गए है, वे इस प्रकार है—

- १ 'शिवसिह-सरोज' के लेखक शिवसिह ने इनका जन्म सवत् १६३० माना है।
- २. 'शिवसिंह-सरोज' के मत को ग्राधार मानकर ही बाबू राधाकुष्णदास ने 'सूरसागर' की भूमिका में रसखान का जन्म संवत् १६३१ स्वीकार किया है।
- ३ पं० किशोरीलाल गोस्वामी ने स्व-सम्पादित 'प्रेमवाटिका' के द्वितीय संस्करण मे रसखान का समय सोलहवी शताब्दी निश्चित किया है।
- ४٠ 'रसखान श्रीर घनानंद' नामक कृति के सम्पादक बाबू श्रमीरिसह ने पं० किशोरीलाल गोस्वामी के मत को ही मान्यता प्रदान की है।
- ४. मिश्रबन्धुओं ने 'मिश्रवधु-विनोद' में रसखान का जन्म संवत् १६१४ में श्रीर देहावसान सवत् १६८४ में माना है।
- ६ श्राचार्य रामचन्द्र शुक्ल ने रसखान के केवल कविता काल का उल्लेख किया है जो संवतु १६४० के उपरात है।
- ७. डॉ॰ रामकुमार वर्मा ने संवत् १६७१ को ही रसखान का किवता-काल माना है।

ये मत मुख्यत: 'प्रेमवाटिका' के रचना काल पर ही आधृत है।

कुछ विद्वानो ने 'दिल्लो के गदर' के आधार पर रसखान के समय का निर्णय करने के प्रयास किये हैं। श्री अमृतलाल शील ने दिल्ली की इस दुर्घ-टना को नादिरशाह के भीषण प्राक्रमण से जोड़कर रसखान का समय गोस्वामी विद्वलनाथ से १५० वर्ष पश्चात् माना है। पर शील जी अपने मत की स्थापना करते समय ये भूल गये हैं कि गोस्वामी विट्ठलनाथ रसखान के टीक्षा-गुरु थे। हिंग्दी के कुछ अन्य विद्वानों की भाँति आचार्य चन्द्रवली पाढेंय ने भी जहाँगीर (सलीम) के पुत्र खुसक (जन्म संवत् १६४२, मरण्काल संवत् १६७६) द्वारा राज्य हडपने की संवत् १६६२-६३ वाली विकल घटना को रसखान द्वारा टिल्लिखत "दिल्ली का गदर' स्वीकार किया है। कुछ अन्य विद्वानों ने अकवर की कावुल-विजय को ही दिल्ली का गदर मान लिया है। बाँठ भवानीशंकर याजिक ने इन सभी मान्यताओं को अमान्य ठहराते हुए इस विपय पर विस्तार से, इतिहास के परिवेश मे, विचार किया है। ये इस ज्टना को अकवरकालीन मानते हैं—

'ठीक इसी समय सं० १६४२ (२३ जनवरी, १५५६ ई०) मे अपने पुस्तकालय की सीढी से गिर पड़ने से हुमायूँ की अचानक मृत्यु हो गई और अकदर संवत् १६१२ (१४ फरवरी, १५५६ ई०) को गद्दी पर वैठा। उसने
पठानों को खंदेड-खंदेड कर अशक्न कर दिया। और थोडे समय मे सवका
दमन कर सूरवंश का नाम मिटा दिया। मिकदरशाह सूर अकवर से प्राणों की
भिक्षा पाकर शेप जीवन वगाल में व्यतीत करने लगा और तीन वर्ष वाद मर
गया। महमूदशाह आदिल को, जो मुनारगढ में था, महमूदर्खा के पुत्र
खिजिरखाँ ने अपने पिता के वय का बदला लेने के लिए विहार में सूरजगढ में
परास्त कर स० १६१७ में मरवा डाला। इह्नाहीमवाँ जो सभल भाग गया था,
हेमू से वार-वार पराजित होकर बुन्देनखंड और फिर उडीसा भाग गया और
छुछ वर्षों बाद मारा गया। हुमायूँ की मृत्यु का समाचार मिलते ही हेमू
मृतल-सेना से लड़ने गया और सितम्बर १५५६ ई० में दिल्ली पर अधिकार
कर लिया, किन्तु ५ नवम्बर, सन् १५५६ ई० को युद्ध में तीर की ओट में
जैंचा होने पर बन्दी हुआ और वैरमक्षाँ द्वारा मारा गया।

उपरोक्त इतिहास-प्रसिद्ध गृहकलह को ही रसखान ने गदर का नाम दिया है। इसी गृहकलह ने दिल्ली को एमणानवत् कर दिया था। यह राज्यिलिप्सा-जन्य परस्पर का कलह रसकान के निकट सम्बधियों के बीच ही हुआ था। वे स्वयं बादशाह-वस के पठान थे श्रीर सम्बधियों में मारकाट मची देखकर व्याकुल हो गये थे। सबत् १६०२ में इम कलह का बीजारोपण सलीमणाह हारा वडे भाई का राज्य हडपने के कारण हुआ श्रीर संवत् १६११-१२ में

भयकर रूप से फैल गया, जिसकी लपेट में सूरवश के पठानों का सर्वनाश हो गया था। इस लगातार दो वर्षों के युद्ध के कारण दिल्ली नगर श्मशानवत् हो गया था। कहने का तात्पर्य बद है कि रसखान ने सवत् १६१२ की घटना से अस्त होकर अपने प्राण रक्षणार्थ या ससार से एकदम विरक्त होकर दिल्ली खोड ब्रजनास किया। इस तथ्य में सन्देह का कोई कारण नहीं है।

इस ग्राधार पर कहा जा सकता है कि रखखान का जन्म सवत् ११६० ई० के श्रासपास हुग्रा होगा, क्योंकि दिल्ली छाड़ते समय इवकी भवस्था बीस-वाईस वर्ष की होगी।

रसखान अज में कब ग्राये ? यहां पर यह प्रश्न भी विचारणीय है। डॉ॰ याजिक के मनुसार वे संवत् १६१२ में दिल्ली छोड़कर तुरत अज में भागये थे, परन्तु तत्कालीन राजनीतिक परिस्थितियों को देखते हुए यह मत शुद्ध प्रतील नहीं होता। 'मूल गुसाई चरित' के अनुसार रसखान ने संवत् १६६४ से १६३७ तक ग्रधीत् तीन वर्ष तक यमुना तट पर राम-कथा का श्रवण किया। इसका ग्रभिप्राय यह है कि इस समय तक इनमें कृष्णभक्ति का प्रभाव प्रसृष्टु-टित नहीं हुग्रा था। रसखान के दीक्षा-गुरु श्री विद्वलनाथ जी का गोलोकवाय-काल संवत् १६४२ है। इसका ग्रथं यह हुग्रा कि संवत् १६३७ से १६४२ के ग्रन्तराल में ही रसखान कृष्णभक्ति में दीक्षित हुए ग्रीर तभी थे अज में जाकरं वसे।

जिस मानवती के मान की उपेक्षा करके रसखान त्रज में भाकर ससे, मह् भानिनी कौन है ? इस प्रश्न के उत्तर में रसखान में सम्बद्ध सभी साथन मौध है। कुछ विद्वानों का श्रनुमान है कि यह मानवती रसखान की कोई प्रेमिका होगी। कैवल श्रनुमान का श्रावार लेकर इस विषय में इससे श्रिष्कि कुछ नहीं कहा जा सकता।

रसखान का जन्म-समय निर्धारित कर लेने के उपरात श्रव यह कहना कंठिन नहीं कि जब इन्होंने 'प्रेमवादिका' की रचना की, तब इनकी शायु ६१ वर्ष की थी, अथलेंस् ये काफी लम्बी श्रायु तक जीवित रहे। श्रत: श्रनेक विद्वानों की यह मान्यता भी असंगत प्रतीत नहीं होती कि ये लगभग ५५ वर्ष तक जीवित रहे। इस श्राक्षार पर इनका देहावसान सबत् १६७५ के लगभग माना जा सकता है। वाह्य साक्ष्य

रसखान से सम्बधित बाह्य साक्ष्य के आधार पर तीन कृतियाँ विशेष रूप से उल्लेख्य है—दो सौ बावन वैष्णावन की वार्ता, मूल गुसाई चरित और भक्तमाल।

१. दो सो वावन वैष्णवन की वार्ता—इस कृति मे वैष्णव-सम्प्रदाय के २५२ प्रमुख किवयों का परिचय है। यद्यपि यह परिचय पूर्ण तथा इतिहास-सगत नहीं है, फिर भी उसे एकदम निराधार श्रयवा काल्पिनक नहीं कहा जा सकता। इसमें ऐसे अनेक तथ्य मिलते हैं जिससे सम्बद्ध किव के विषय में बहुत-कुछ ज्ञातच्य वातों का बोध हो जाता है। इस कृति की २१ द वी वार्ता रस-खान से सम्बिधत है, जो इस प्रकार है—

'अब श्री गुसाई जी के सेवक रसखान पठान दिल्ली मे रहते तिनकी वार्ता। सो दिल्शी मे एक साहकार रहतो हतो। सो वा साहकार को बेटा वहत सुन्दर हतो। वा छोरा सो रसखान को मन वहत लग गयो। वाही के पाछे फिर्यो करै और वाको भूँठो खाय और ग्राठ पहर वाही की नौकरी करै। पगार कछ लैवे नहीं, दिन रात वाही में ग्रासकत रहै। दूसरे वडी जात के रसखान की निन्दा बहुत-बहुत करते हते। पर रसखान काहू की सुनते नहीं हते और श्राठ पहर वा साहकार के वेटा में चित्त लग्यों रहतो। एक दिना चार वैस्तव मिलके भगवत-वार्ता करते हते । करते-करते ऐसी बात निकसी जो प्रभु मे ऐसो चित्त लगावनो जैसो रसखान को चित्त साहकार के वेटा मे लग्यौ है। इतने मे रसखान वा रस्ता निकस्ये, विनने यह वात सूनी। तब रसखान ने कही जो तम मेरी कहा बात करो हो। तब वैस्तव ने जो बात हती सो कही। तब रसखान बोले, प्रभु को सरूप दीखे तो चित्त लगाइये। तब वा वैस्नव न श्रीनाथ जी को चित्र दिखायो। सो देखत ही रसखान ने वो चित्र ले लियौ, और मन मे ऐसो संकल्प कर्यौ जो ऐसो सरूप देखनो जब श्रन्न खाना श्रीर उहाँ सूँ घोडा पै वैठक एक रात मे वन्दावन श्रायो श्रीर सबरे दिन सब मदिरन में भेष बदल कै फिर्यों और सब मदिरन में दरसन किये पर वैसे दरसन नहीं भये। तब गुपालपुर में गयो और भेस बदलके श्री-नाय जी के दरसन करने कूँगयो। तब सिंघमौरिया ने भगविदच्छा सुँवाके चिन्ह बड़ी जातवारे के पहिचाने। तब वाकू धनका मार निकास दियो,

समीक्षा माग १६

भीतर पैठन न दियो । सो जइके गोविंदकुंड पर रह्यौ । तीन दिन ताईं पर्यौ रह्यो । खायवे पीवे की कछू अपेक्षा राखी नाही । तब श्रीनाथ जी ने जानी यह जीव देवी है और शद्ध है, और सात्विक है और मेरो भवत है, या क्रैं दरसन देऊँ तो ठीक है। तब श्रीनाथ जी ने दरसन दिए। तब वो उठिकै श्री-नाथ जी कूँ पकरिबे दौर्यो । सो श्रीनाथ जी भाज गये । फेर श्रीनाथ जी ने न्त्रसाईं जी सुँ कही, ये जीव दैवी है श्रीर म्लेच्छ योनि कूँ पायो है, जासुँ याके ऊपर कृपा करो, या कूँ सरन लेम्रो । जहाँ ताई तुम्हारो सम्बंध जीव कूँ नाही हावै तहाँ ताईं मै जीव क्रैं स्पर्श नाही करत हुँ ग्रीर वाके हाथ की खाऊँ नाही, जासुँ अब याको अंगीकार करो। तब श्री गुसाई जी श्रीनाथ जी के बचन स्निक गोविंद कूंड पै पघारे श्रीर वाकूँ नाम सुनायो श्रीर साक्षात श्रीनाथ जी के दरसन श्रो गुसाई जी के सरूप मे वाक मए। तब श्री गुसाई जी विनक' संग लै पघारे और उत्थापन के दरसन कराए । महाप्रसाद लिवायो । तब रसखान जी श्रीनाथ जी के सरूप मे आमक्त भए । तब रसखान ने अनेक कीर्तन और कविता और दोहा वहत प्रकार के वनाये। जैसे-जैसे न्तीला के दरसन विनक् भए, वैसे ही बरनन किये। सो वे रसखान श्री गुसाई जा के ऐसे कृपापात्र हते जिनकूँ चित्र के दरसन करत मात्र ही संसार सूँ चित्त खिच के श्रीनाथ जी में लग्यौ। इनके भाग्य की कहा वडाई करनी। वार्ता सम्पूर्ण।'

२. मूल गुसाई चरित — इस कृति के लेखक बाबा वेणीमाधवदास है। इसमें वताया गया है कि जब 'रामचरितमानस' की रचना पूर्ण हो गई तो सबसे पहले उसे मिथिला के रूपारण्य स्वामी ने अयोध्या में सुना। तत्पश्चात् स्वामी नंदलाल के शिष्य दयालदास (अथवा दलालदास) ने 'मानस' की प्रतिलिपि करके उसे यमूना-तट पर अपने गुरु नदलाल और रसखान को सुनाया—

'मिथिला के सुसंत सुजान हते। मिथिलाधिप भाव पगेर हते।।
सुचि काम रूपारुन स्वामी जुतो। तिहिं श्रीसर श्रीध मे श्रायो हुतो।।
प्रथमै यह मानस तेई सुने। तिनही श्रिधकारि गुसाई गुने।।
स्वामी नंद (सु) लाल को सिप्य पुनी ।। तिसु नाम दलाल सुदास गुनी।।
लिखि के सोइ पोथी स्वठाम गयो। गुरु के ढिंग जाइ सुनाम दयो।।
जमुना-तट पै त्रय वत्सर ली। रसखानहिं जाइ सुनावत भी।।

इस उद्धरण से यह जात होता है कि रसखान ने तीन वर्ष तक, अर्थात् सवत् १६३४ से १६३७ तक, यमुना किनारे 'रामचरितमानस' की कथा का अवण किया था। चाहे 'मुल गुसाई' चरित' प्रामाणिक हो, अथवा अप्रामाणिक, पर यह कहना अनुपयुक्त नहीं कि इससे रसखान की धर्म के प्रति उदारता का पता चलता है। यद्यपि ये मूलत: कृष्ण-भनत है, पर आम् धामिक सम्प्रदायों के प्रति, तुनसी की भाँति, इनकी पूज्य दृष्टि है। तभी तो ये जिस श्रद्धा से कृष्णा की स्नुति करते है, उसी श्रद्धा से शिव और गगा की महिमा का भी गुणगान करते हैं।

३. भक्तमाल—वार्ता-साह्त्य मे भक्तमाल का जिनना सवर्द्धन हुआ है इतना और किसी कृति का नहीं हुआ। यही कारण है कि समय-समय पर अनेक कियों में भक्तमाल की रचना की है, जैसे-भक्तमाल प्रसग, भक्तमाल प्रदीपन, भक्तमाल उत्तरार्द्ध, नवभक्तमाल ग्राटि। भक्तमाल के सर्वप्रथम लेखक नाभादास माने जाते हैं। नाभादासकृत 'भक्तमाल' में सवत् १६४३ तक के कृष्ण-भक्तों का ही उल्लेख है, पर रसलान के विषय में कुछ नहीं कहा गया है। इसका कारण यह हो सकता है कि जब तक रसखान राजनीतिक कारणों में गुप्त जीवन यापन कर रहे होंगे और इमीलिए कृष्ण-भक्तों में इन्हें इतनी स्वाति प्राप्त न हुई होंगी कि ये 'भक्तमाल' में स्थान पा सके। 'भक्तमाल' पर अनेक टीकाएँ भी लिखी गई है। वस्तुत ये टीकाल न होंकर गन्थ का संबद्धन ही कही जा सकतीं हैं, क्योंकि जैसे-जैसे कृष्ण-भक्तों की सख्या बढती गई, वैसे ही टीका के नाम पर इन कृत में कृष्ण-भक्तों का समावेश होता गया। सवत् १८४४ में प्रियादास जी के पौत्र वैष्णवदास ने 'भक्तमाल-प्रसग' नामक टीका के द्वारा इस कृति का सवर्द्धन किया और तब उन्होंने रसखान को भी कृष्ण-भक्तों में सम्मिलत कर लिया। 'भक्तमाल-प्रसंग' में रसखान-विषयक कमाण इम प्रकार है—

'पातस्याह् न देखी तुरक कठी पैहरन लगे। तब रसखान बुलाए । देखे तो सौ कंठी नार मे परी है। तब पूंछी रमखान, कठी क्यो राखे है ? तब ये बोले—हजण्ड़ ! काठ की नाब पै पत्थर तिरै याते मैं राखी है। ये काठ है. मैं पन्थर हों। तब कहीं—भने राखो, परन्तु इतेक तो हिन्दू हू नाही राखे। तब रसखान बोल्यो—ने हलके हैं। मैं भारी पत्थर हौ।' यद्यपि इस कथा का कोई ऐतिहासिक प्रमाण नहीं मिलता, परन्तु यह जरूर मिलता है कि मुगल राजाओं ने कठी-माला धारण पर रोक लगाई हुई थी। यह रोक गोस्वामी गोकुलनाथ जी के प्रयास से जहाँगीर ने समाप्त की। इस विषय पर तत्कालीन अनेक कवियों की उक्तियाँ मिलती है।

 'जयित विठ्ठल मुबन, प्रगट बल्लभ बली, प्रवल पन करि तिलक माल राखी।'

---हरिराम जी

- २ 'माला तिलक न तजी कवहू, परी जदिप पुकार।'
  —कल्याणदास
- 'बिट्ठलेस के सपूत गोकुलेस के हुलास, माल राखि सो कलेस काहु मे न राख्यो है।'

-प्रसिद्धि कवि

प्रसिद्धि किव ने तो इस विषय पर एक प्रवधकाव्य की ही रचना कर डाली थी।

इन उिवतयों से यह निष्कर्ष निकालना किन नहीं कि तत्कालीन मुगल उस मुगल को हीन दृष्टि से देखते थे जो हिन्दुस्रों की भाँति माला-तिलक धारण करता था। यह मी संभव है, हिन्दू भी सार्वजनिक स्थानों पर तिलक स्रीर माला धारण करके न जा सकते हैं। इसीलिए तो गोस्वामी गोकुलनाथ जी को उक्त स्राज्ञा को हटवाने के लिए काफी प्रयत्न करना पड़ा। इस पृष्ठभूमि में यह स्रनुमान लगाना भी असगत नहीं है कि कठी धारण करने के कारण रसलान को भी स्रनेक यातनास्रों का सामना करना पड़ा होगा। वे यातनायें चाहे राजा की स्रोर से हो, या कट्टर पथी मुसलमानों की स्रोर से।

'भक्तमाल-प्रदीपन' मे रसखान से सम्बद्ध जहाँ अनेक अन्य कथाओ का उल्लेख है, वहाँ यह कठी वाली वार्ता भी पाई जाती है। 'भक्तमाल प्रदीपन' की कथा इस प्रकार है—

'रसखान जी परम भक्त भगवत के हुए। पहिले मुसलमान थे। वगरज तवाफ़ (परिक्रमा की इच्छासे) फाव: (मक्का-स्थित एक मंदिर जिसे मुसल-मान ईश्वर का कर मानते हैं।) जो विदरावन मे पहुँचे तो पहले जन्मो के -सवावो (पुण्यकर्मो का फल ) ने जहर (प्रत्यक्षीकररा) किया । यानी (ग्रर्थात्) विज चंद महाराज ने उस सुरूप सोभायमान विज स्दर से कि मोर मुक्ट सर पर, वनमाला पहने हुए, जेवरात (श्राभूषरा) हरेक उजू (प्रत्येक श्रंग) मे विराजमान, फूल जा वजा (जहाँ तहाँ) गुँथे हए, लिवास (पहिचान) जक वर्क (तडक भडक वाला) का को भित. एक हाथ में भूरली और दूसरे हाथ में घडी, गो चराते है, दरसन हए। बमुजिव (अनुसार) देखने इस रूप माधुरी भीर दिलहवा (चितचोर, प्रेमपात्र) के कुछ हालत (दशा) ग्रीर ही हो गई। इस रूप मे महन्न (तल्लीन) होकर बेहोश (मुन्छित) जमीन पर गिर पडे। मुरशिद (धर्मगृह, पीर) हमराह (रुहपंथी) था। गश (मुर्च्छा) समभक्तर दरपए इलाज (चिकित्सा का इच्छुक) हम्रा भीर पुकारा कि म्राँखे खोलो । रसखान जी ने कहा कि उनको उसी वक्त (समय) सब उलुम (विद्याएँ) व मतालिब (ग्रर्थ समूह, व्यात्याए) जाहिर (व्यक्त) व वातिन (ग्रन्तर्गत, ग्रंतरंग) व शायरी से वह (काव्यकला-सम्पन्न) हो गया था। कवित्त मे उस मनोहर मूर्ति का, जो देखी थी, मान (वर्णन) करके आखिर (अत मे) कहा कि आँखे क्या खोलू, वह मृति दिल मे वस गई है। मूरशिद (पीर) ने फिर कहा कि कावे (मक्का-स्थित एक मदिर) को चलो। रसखान जी ने जवाव दिया कि कैसा काव श्रीर कैसा किव्ल (मक्का का वह स्थान जहाँ काला पत्थर स्था-पित है श्रीर जिसकी स्रोर मूँह कर नमाज पढ़ी जाती है) जो है सो सब जहाँ मौजूद (उपलब्ध) है। अब मैं कहाँ जाता हैं ? व्रिज का हो चुका। और एक कवित्त मे बयान (वर्णन) किया कि अगर, आदमी जिस्म (शरीर) मुझको मिलेगा तो ब्रिज के ग्वाले और लोगो मे रहुँगा और अगर चरिन्द (पणु) हुआ तो नद वाबा को गौ वछड़ो मे ग्रीर ग्रगर सग (पत्थर) हुम्रा तो गिराज (गिरि-राज गोवर्धन) का और ग्रगर परंद हुमा तो क्रिज के दरखतो (वृक्षो) का। मुरशिद (पीर) को इन कलामात (वचनो) से ताजूब्व (ग्राश्चय) हुग्रा ग्रीर चाहा कि रथ पर डालकर जबदस्ती (बल पूर्वक) ले जाऊँ। रसलान जी भाग-कर वन मे जा छिपे ग्रीर विरन्दावन मे वास करके हजारह: (सहस्रो) कवित्त विरन्दावन के, व सुभाव (स्वभाव, गुरा) व शोभा प्रिया-प्रियतम के तसनीफ (पुस्तक लिखकर) भेट किए। भ्रौर लिबास वैस्नवी घारन किया। माला

२३

कसीर (ग्रधिक, प्रचुर) पहिना करते थे। किसी ने पूछा कि दो माला ही काफी (पर्याप्ता है, इस कदर (ग्रत्यधिक) कसरत (बाहुल्य, प्रचुरता) की क्या जरूरत (ग्रावश्यकता) है ? जवाब दिया कि माला ग्रसखास मिस्ले संग को (पत्थर जैसे व्यक्तियों को) ससार समंदर (सागर) से पार उतार देती है। सो जो शरूस (व्यक्ति) मिस्ल (समन) छोटे पत्थर के है, उसको तो एक-दो माला काफी (पर्याप्त) है, ग्रौर मै मिस्ल संग कला (बडे पत्थर के समान) हूं, मुझको बहुत माला रखना वाजिब (उचित) है।

इस कथा मे कोई ऐतिहासिक तथ्य नहीं, केवल रसखान से सम्बद्ध अनु-श्रुतियों को दोहरा दिया गया है और वह भी श्रद्धा के साथ।

भारतेन्दु जी ने श्रपने भक्तमाल उत्तराई मे रसखान के साथ श्रन्य मुसल-मान हिन्दी किवयो की श्रोर दृष्टिपात किया है श्रीर उनकी हिन्दी-सेवा से भाव-विभोर होकर कह उठे हैं—

'इन मुसलमान हरिजनन पै, कोटिन हिन्दू बारिए।'

समीक्षा भाग

राधाचरण गोस्वामी ने अपने 'नवभनतमाल' मे रसलान से सम्बन्धित एक छप्पय लिखा है, जो इस प्रकार है—

> 'दिल्ली नगर निवास, वादसा वश विभाकर। वित्र देखि मन हरो, भरो मन प्रेम-सुधाकर। श्री गोवरधन श्राइ, जबै, दरसन नहि पाए। टेढे मेढे बचन रचन निरभय ह्वै गाए। तव श्राप श्राइ सु मनाइ, करि सुस्रूषा मेहमान की। कवि कौन मिताई कहि सकै, श्रीनाथ साथ रसखान की।।

गोस्वामी जी का यह विवरण नाभादासकृत 'भक्तमाल' पर ही ग्राधारित है।

उपर्युक्त वार्ता-साहित्य से रसखान के किसी ऐतिहासिक विवरण पर ऐतिहासिक दृष्टि से प्रकाश नहीं पडता, वरन् इनमें लेखकों की कृष्णभक्त-किव रसखान के प्रति श्रद्धांजियाँ भी उपलब्ध होती हैं। इसका तात्पर्य यह नहीं है कि इनमें विश्वित तथ्य श्रयवा घटनाएँ निरी काल्पनिक है। इनसे रस-खान के विषय में जो निष्कर्ष निकलता है, वह यही है कि इनका प्रारंभिक प्रेम ठोस भौतिक था, किन्तु बाद मे वह ईश्वर-प्रेम मे परिएात हो गया ग्रोर कृष्ण-भक्त कवियो मे रसखान का विशिष्ट स्थान है।

रसखान के जन्म-स्थान के विषय में भी दो मत मिलते हैं। 'शिवसिंह-सरोज' में इन्हें जिला हरदोई के पिहानी जन्म-स्थान का वताया गया है और इन्होंने 'प्रेम-वाटिका' में भ्रपना जन्म-स्थान दिल्ली वताया है—

> 'देखि गदर हित साहिची, दिल्ली-नगर मसान । छिनहिं बादसा वस की, ठसक छेदि रसखान ॥'

अब यह देखना है कि इनमें कौन सा मत सगत है।

डाँ० याज्ञिक शिवसिंह-सरोजकार के मत को असगत मानते हुए लिखते हैं कि पिहानी की वस्ती को हुमायूँ-अकवर ने सवत् १६१२ के बाद वसाया था। इस कारएा रमखान के जन्म के समय पिहानी का कोई अस्तित्व ही नहीं था। हाँ, रसखान का शिष्य कादिरवस्त्रा वहाँ रहा हो, इसकी सभावना हो सकती है और यह भी सभावना हो सकती है कि भून से शिष्य के निवास-स्थान को ही गुरु का जन्म-म्थान समझ लिया हो।

जहाँ तक दिल्ली का सम्बध है, रसखान ने दिल्ली को ग्रयना निवास-स्थान श्रवश्य बताया है, पर उसे जन्म-स्थान नहीं बताया। ग्रत निविवाद रूप से यह भी तो नहीं कहा जा सकता कि दिल्ली ही इनका जन्म-स्थान है, किन्तु रसखान के जीवन पर दृष्टिपात करने से यह ज्ञात होता है कि इनका भक्त-पूर्व जीवन दिल्ली में ही बीता। इसलिए यह संभावना की जा सकती है कि इनका जन्म भी दिल्ली में ही हुआ होगा।

निष्कर्ष

श्रव तक के विवेचन का निष्कर्प यह है कि रसखान का जन्म सवत् १५६० के लगभग दिल्लो मे हुग्रा। इनका सम्बन्ध तत्कालोन शाही वश मे था, किन्तु जब शाही वश का पतन हुग्रा ग्रीर दिल्ली उजड गई तो ये सवत् १५१२ के लगभग दिल्ली को छोडकर बज मे ग्रा गये ग्रीर वहाँ कृष्ण-भिक्त मे तल्लीन रहने लगे।

कहते हैं, कि प्रारभ में इनका प्रेम ठोस भौतिक था, ग्रर्थात् ये एक साहू-कार के लड़के पर ग्रमक्त थे, पर सयोग में इनके मन को ठेस लगी ग्रीर इनका

# रसखान की रचनाएँ

रसखान, ग्रन्य कृष्णभवत-कियों की भाँति, मूलत भवत थे। किवता इनका कर्म नहीं, वरन् भावाभिव्यक्ति का एक साधन मात्र था। इन्हें जब भी भावावेण हुआ, वह सवैया या किवत्त के माध्यम से फूट पटा। इनके छदों की संख्या कितनी है ? इस प्रथन का निविवाद उत्तर देना ग्रसम्भव है। तुल्पीदास जी के 'भवतमाल प्रदीपन' के श्रनुसार इन्होंने सहन्तों किवतों की रचना की। पर श्रव रसखान के नाम से प्राप्त होने वाले ग्रसदिग्ध ग्रीर संग्दिय छदों को मिनाकर कुल ३३४ छद प्राप्त हुए है। प्रस्तुत सकलन में इन छंदों को पाँच भागों में विभाजित किया गया है—

| १.         | सुजान-रसखान  | २५५ | छंद |
|------------|--------------|-----|-----|
| ٦.         | प्रेम-वाटिका | ५३  | छंद |
| ₹.         | दान-लीला     | ११  | छद  |
| ٧.         | स्फुट-छद     | x   | छंद |
| <b>L</b> . | सदिग्ध-छद    | १०  | छंद |

इन भागो का कमश. परिचय निम्नलिखत है।

#### सुजान-रसखान

मुजान-रसखान में सकलित छदों का विषय क्रुप्ण-भिन्त के विविध पहलुखों से सम्बद्ध है। इन छदों को निम्नलिखित शीर्षकों के ग्रन्तर्गत विभाजित किया गया है—

१ भिवत-भावना, २. कृष्ण का ग्रलौकिकत्व, ३. ग्रनन्यभाव, ४ मिलन

रसखान जी भागकर वन में जा छिपे श्रीर विरन्दावन मे वास करके हजारह, (सहस्रो) कवित विरन्दावन के, व सुभाव (स्वमाव, गुएा) व शोमा प्रिया-प्रियतम के तसनीफ (पुस्तक लिखकर) भेंट किये।

प्र बाललीला, ६. रूप-माधुरी, ७. प्रेम-लीला, ८. वंक-विलोचन, ६ मुसकान-माधुरी, १०. कृष्ण-सौन्दर्य, ११. रूप-प्रभाव, १२ कुंज-लीला, १३. नटखट कृष्ण, १४. मुरली-प्रभाव, १५ कालिय-दमन, १६ चीर-हरण, १७ प्रेमासिक्त, १६ प्रेम-वन्धन, १६. प्रेम-वेदना, २० रासलीला, २१. फागलीला, २२. राधा-सौन्हैर्य, २३. मानवती राधा, २४. सखी-शिक्षा, २५. संयोग-वर्णन, २६. वियोग-वर्णन, २७. सपत्न-भाव, २८. कुवलयापीड-भाव, २६. उद्धव-उपदेश, ३०. व्रज-प्रेम, ३१ गंगा-महिमा, ३२. शिव-महिमा।

- १ भिनत-भावना-यो तो रसखान के सभी छंद भिनत-भावना से स्रोतप्रोत है, किन्त इस शीर्पक के अन्तर्गत रक्खे गये छुदो की भिवत-भावना मे एक विशेषता यह है कि इसमे कवि प्रत्यक्ष रूप से भक्त के रूप मे परिलक्षित होता है। वह कृष्ण तथा उनकी जन्मभूमि क्रज के प्रति ग्रनन्य प्रेम प्रदर्शित करता हम्रा कहता है कि यदि मुक्ते मन्द्य को योनि मिले तो मै वही मनुष्य बन सक् जो बज के गोकल गाँव मे निवास कर सक्", यदि पशु योनि मिले तो नन्द की गाय वन्, यदि पतथर का जन्म मिले तो गोवर्धन पर्वत की शिला वन् ग्रौर यदि पक्षी की योनि मिले तो यमुना-तट पर उगे हुए कदम्ब वृक्ष की डालो पर बैठकर सानन्द चहचहाता रहें। रसखान ग्रपने शारीरिक श्रंगो की सार्थकता भी इसी में मानते है कि वे ईश्वरोनन्मुख हो। इसीलिए ये रसना की सार्थकता कृष्ण-जाप मे, हाथो की कुंज-कूटीरो की सफाई करने मे ही मानते है। अपने आराध्य देव कृष्ण की जन्मभूमि वर्ज से इन्हें इतना प्रेम है कि उसके एक-एक कण पर ये समस्त सिद्धियो और समृद्धियो को न्यौछावर करने की क्षमता रखते है। भक्त को अपने भगवान पर दृढ एव अटल विश्वास होता है। उसकी सरक्षता प्राप्त करके वह स्वय को हर प्रकार के सकटो से मुक्त मानता है। इसीलिए तो अपने माखन चाखनहारे के संरक्ष ण मे ये किसी चुगल ग्रीर लवार की चिन्ता नहीं करते। रसखान ग्रंपने प्रिय के रूप में उसी प्रकार एकाकार है जिस प्रकार गोपियाँ थी। उसके प्राण सदैव राधा और कृष्ण के सरस एव नृतन प्रेम से सप्रकत है।
- २. कृष्ण का अलौकिकत्व कृष्णभक्त-कवियो ने कृष्ण को साकार मान-कर उसके माधुर्य रूप की भिक्त की है, पर वे अपनी कविताओं में यथावसर

उसके मलीकिकत्व का प्रदर्शन भी करते रहे हैं। कृष्णकाव्य की यह प्रमुख विशेषता है। सूरदाम ने विस्तारपूर्वक गृष्ण के मलीकिकत्व का वर्णन किया है। उदाहरण के लिए यह पद प्रस्तुत है—

'चरन गहे अगुठा मुख मेलन ।

नद-घरिन गावित, हलरावित, पलना परिहरि गेलन । जे चरनार्शिद श्री-भूपन, उर तै नंकु न टारित । देखों घो का रम भरनिन को. नुर-मुनि करन विपाद । सो रम है मोहूँ को दुरलभ, तात लेत नवाद । उछरत सिन्धु, धराबर कॉपत, कमठ पीठ श्रकुला । सेष सहसफन टोलन लागे, हिर पीवत जब पाद । वह्यों वृच्छ वट नुर श्रकुलाने, गगन भयो उत्पात । महा प्रलय के मेघ उठे किर, जर्हा-तर्हा ग्राधात । कक्ना करी, छाँटि पग दोन्हों, जानि नुरन मन सस । सूरदास प्रभु श्रमुर-निकन्दन, दुप्टिन के उर गस ॥

स्वच्छन्द-काव्यवारा के कवि भी इस प्रवृत्ति ने उन्मुक्त नहीं हो सके हैं। चनानद कृष्ण के अलौकिकत्व का स्पष्ट नकेत देते हुए लिखते हैं— 'तोहि सब गावै एक तोही को वतावै वेद,

> पान फन घ्यान जैमी भावनानि भरि रे। जल-यन व्यापी मदा ग्रतरजामी उदार, जगत मे नाव जान राय रहाौ परि रे। एते गुन लाय हाय छाय घनग्रानद यौ, कैंघो मोहिं दीस्यौ निरगुन ही उघरि रे। जरौ विरहागिनि मैं करौं ही पुकार कासो, दई गयी तू हैं निरदई श्रोर हिर रे।।

रसखान ने भी इस प्रवृत्ति का पालन किया है। कृष्ण के श्रलौिककत्व का प्रतिपादन करने वाले इनके आठ छद उपराब्ध होते हैं जिनमे बताया गया है कि जिम कृष्ण का जप शकर जैसे महादेव करते हैं, जिसका "ध्यान करके ब्रह्मा अपने धर्म में वृद्धि करते हैं, जिस पर देव, किन्नर और पृथ्वी पर रहने वाली स्त्रियाँ अपने प्राग्गों को न्यीछ।वर करके सजीवता प्राप्त समीक्षा भाग २६

करती है, जिसके गुणो का गान भेपनाग, गणेश, शिव, सूर्य, इन्द्र स्रादि निर-न्तर करते रहते हैं, वेद जिसे स्रनादि, स्रनंत, स्रखंड, स्रछेद्य, स्रभेद्य स्रादि विशेषणो से विभूषित करते हैं, योगी, यित, तपस्वी जिसके लिए निरन्तर समाधि लगाये रहते हैं, उसी कृप्ण को स्रहीर की छोकरियाँ थोडी-सी छाछ के लिए नचाती है। इस प्रकार रसखान ने पूर्ण स्पष्टता के साथ कृष्ण के स्रबौकिकत्व का प्रतिपादन किया है।

- ३. ग्रनन्य भाव भक्त का अपने श्राराध्यदेव के प्रति अनन्य भाव होता है, स्रर्थात उसके लिए उसका स्नाराध्य ही सर्वोपरि तथा सर्वश्रेष्ठ है। उसकी इच्छा केवल उसे ही प्राप्त करने की होती है। उसके स्रतिरिक्त स्रन्य सारी वस्तूए" उसकी दिष्ट मे नगण्य है, भले ही वे कितने ही महत्त्व की नयो न हो। सूरदास ने भी कृष्ण के प्रति प्रपने अनन्य भाव की भिवत को व्यक्त करते हुए कहा है कि कृष्ण को छोडकर अन्य देवों की भिक्त करना कामधेनु को छोड़-कर छेरी को दूहना है, अथवा परम गगा को छोडकर जलप्राप्ति के लिए अन्यत्र कृप खोदना है। रसखान ने भी इसी अनन्य भाव को व्यक्त करते हए कहा है कि चाहे कोई शेप, स्रेश, दिनेश, गणेश, प्रजेश, महेश, भवानी की अराधना करके अपने मनोरथो को पूर्ण कर ले, चाहे कोई लक्ष्मी की भिक्तं करके बहुत सारा धन एकत्र कर ले, चाहे तीनो लोक रहे या नष्ट हो जाये, पर इनका एकमात्र माधार कृष्ण है और कृष्ण को छोडकर ये ससार के भीर किसी पदार्थ की म्रिभिलापा नहीं करते। इस श्रनन्य भाव के पीछे कृष्ण की भक्त-वत्सलता मुखरित है। जो कृष्ण द्रीपदी, गणिका, गृद्ध (जटायु), अजा-मिल, ग्रहिल्याबाई, प्रह्लाद ग्रादि भक्तो का उद्घार करने वाले है, उनकी शरण मे पहुँचकर आवागमन के दू लो से छूट जाना स्वाभाविक ही है। कृष्ण अपने भक्तो का निरतर ध्यान रखते है और जनकी रक्षा के लिए सदैव सन्तद्ध रहते है, ग्रत किसी भी व्यक्ति के लिए ऐसे कृष्ण ही सच्ची सम्पत्ति है. ससार का ऐश्वर्य तो द्खद और नश्वर है। कोई भी मनुष्य, चाहे वह कितना ही वैभव-सम्पन्न क्यो न हो, पर यदि वह कृष्ण-भिवत से विमुख है ताँ उसकी सम्पूर्ण सम्पन्नता व्यर्थ ग्रीर निस्सार है।
  - ४. मिलन-इस शीर्षक से सम्बन्धित छदो के अन्तर्गत रसखान ने राधा-

कृष्णु के मिलन का वर्णन किया है। वैष्णव भिनत-पद्धित के अनुसार कृष्ण भगवान है और राघा उनकी शिवत। विना शिवत के भगवान के ईश्वरत्व की सम्पूणंता कुंठित रहती है और कृष्णु को सम्पूण ईश्वर वनाने के लिए उनका राघा से मिलन अनिवायं है। सभी कृष्णुभवत-कवियो ने राघा-कृष्णु-मिलन का वर्णन किया है। रसखान ने भी तीन सवैयो मे इस परम्परा का निर्वाह किया है।

४. वाललीला — हिन्दी में प्रचलित कृष्ण काव्यघारा के मन्तर्गत कृष्ण के माधूर्य रूप का ही मूख्यतया वर्णन किया गया है। श्रत इनके काव्यो मे वाल-लीला की प्रमुखता है। सूरदास तो इस क्षेत्र के सम्राट् ही माने जाते है। रस-खान ने भी कृष्ण की बाललीला से सम्बद्ध कुछ छद लिखे है, पर ये सल्या में बहुत ही कम है। प्रस्तूत संकलन मे इस विषय के केवल चार छद है, श्रीर ग्रभी तक एतिहवयक ये ही छद प्राप्त भो हए है। पहले छद मे कृष्ण की छठी के उत्सव का वर्णन है। दूसरे छद मे कृष्णा की उस अवस्था का वर्णन है, जब कृष्ण कुछ वडे हो जाते है ग्रौर पैरो चलने लगते है। यशोदा जी उनके साथ खिलवाड करती है और 'ता' शब्द कहकर गौश्रो के पीछे छिप जाती है। कृष्ण उन्हें ढ़ ढते हैं. पर जब यशोदा जी उन्हें नहीं मिलती तो वे उठकर पृथ्वी पर लेट जाते हैं। तब यशोदा जी उन्हें गोद में उठा लेती है। तीसरे छद में कृष्ण की सज्जा का वर्णन है। यशोदा जी उनके शरीर मे तेल लगाती है. आँखों मे अंजन लगाती हैं और साथ ही डिठौना भी लगा देती है ताकि उसके लाडले पत्र को किसी की नजर न लग जाये। चौथे सबैया में कृष्ण की उस श्रवस्था का वर्णन है जब वे काफी वे होकर खेलने के लिए घर से वाहर निकलने लगते है। उनका शरीर धूल से सना हुआ है। वे खेलते और खाते हुए ग्रपने प्रागरा मे घूम रहे है कि भ्रचानक एक कौवा आता है और उनके हाथ से माखन तथा रोटी छीनकर ले जाता है।

६. हप-माधुरी — 'रूप-माधुरी' शीर्षक के प्रन्तर्गत उन छदो का वर्णन है जिनमे कृष्ण के सौन्दर्ग का वर्णन किया गया है। इस वर्णन मे कोई विशेषता अथवा मौलिकता नहीं है, वरन् जैसा वणन ग्रन्य कृष्ण-भक्त-कवियो ने किया है, वैसा ही रसखान ने भी किया है। हृदय पर सुशोभित मोतियो की माला, लटकती हुई पुँघराली ग्रलके, सिर पर मुकुट, होठो पर मुरली, मस्तक

समीक्षा भाग ३१

पर गोरज, वागी मे माधुयं म्रादि । कृष्ण की शोमा को बढ़ाने वाली प्रायः उन्ही कियाम्रो का वर्णन किया गया है, जो कृष्ण-काव्य मे परम्परागत रूप से वर्णित होती म्राई है। कुंजो से निकलना, अन्य गोपियो के साथ छेड़खानी करना, कदम्ब वृक्ष पर चढकर बॉसुरी बजाना, कटाक्ष करना, मुस्कराना, म्रादि कियाएँ कृष्ण-काव्य की चिर-परिचित कियाएँ है। रसखान का यह वणन सिक्षिट है, अर्थात् इन्होने कृष्ण-सौन्दर्य का वर्णन प्रत्येक अग अथवा किया को अलग-अलग लेकर नहीं किया है, वरन् सबका एक साथ वर्णन किया है।

७. प्रेम-लीला - प्रेम-लीला के श्रन्तगंत वस्तृत कृष्ण के सीन्दर्य के द्वारा त्राकृष्ट गोपियो की प्रेमानुभूति का वर्णन है। प्रत्येक गोपी अपनी सखी से उसी सौन्दर्यजन्य प्रभाव का वर्णन करती है। यदि कोई गोपी अधीर होकर कदम्ब भीर करील के वृक्षों से पूछती है कि तुम्हारे साथ रहने वाला कृष्ण कहाँ गया तो एक गोपी अपनी सखी से अपनी प्रेम-दशा का वर्णन करती हुई कहती है कि कृष्ण की भौहे भरी हुई थी, पलके सुन्दर थीं, ग्रधर लाल थे। उसके कानो मे कू डल थे जो हिल-डुलकर कृष्ण के कपोलो की शोभा को दिगु-णित कर रहे थे। वह मुस्कराता हुम्रा कुंजो मे से निकला मौर उसे देखते ही गोपियाँ मूच्छित हो गईं अर्थात् अपनी सुधि-बुधि भूल गईं। दही का मटका सिर से गिरकर फूट गया। कही भ्रवसर पाकर कृष्ण गोपियों को फेर लेते है। उनका मटके फोड देते है ग्रीर ग्रपनी मधुर वागा तथा ग्राकषक क्रियाग्रो से उन्हें मुग्ध करके ग्रपने वश में कर लेते है। कृष्ण के इस ग्रपार सीन्दयं का प्रभाव गोपियों पर इतना ग्रधिक पडता है कि वे उसे देखकर लोक श्रीर कुल की मर्यादा को तिलाजिल दे देती है श्रीर जब भी कृष्ण को देखती है, वे उसकी स्रोर इस प्रकार दौडती है जैसे नदी निर्वाध गति से सागर की ग्रोर भागती है। उसके रूप-सौन्दर्य का ध्यान ग्राने से ही वे स्वयं को भूल जाती है। सास के त्रासो की, ननद के तीक्ष्ण व्यग्यो की उन्हें कोई चिन्ता नहीं रह जाती। कहने का भाव यह है कि वे पूर्णतया कृष्ण के हाथो बिक जाती है।

म. बंक-विलोचन — प्रेम-व्यापार मे वक दृष्टि का महत्त्वपूणं स्थान है,
 इसीलिए साहित्य मे इस प्रकार की दृष्टि का ग्रीर इसके-द्वारा उत्पन्न प्रभाव

का फरेन प्रशास से वर्णन किया गया है। गोणियों कृष्ण के सौन्दर्य में ही नहीं वरन् उनकी वक वृष्टि भी उन्हें प्रापुल किये रहती है। जिस गोणी ने की हम्या की वृष्टि को देख लिया, वह फिर कृष्ण से पृथक न हो सकी, भले ही उम नोव-पाल को निलाजिल देनी पडी, साम भीर ननद के आसो को सहना पड़। यूष्ट की वृष्टि में ही कुछ ऐसा जाद है कि वह एक वार भी जिम गोपी ही प्रोप देख नेता है, उमी के मन को चुरा नेता है।

६. मुसङान माधुरी-द्रेम के व्यापार मे जितना महत्त्व वक-विलोचन का है, इतना ही मुसकान के माधुर्य का भी है। गोपियो को वणीभूत करने वाले नहां कटन के अन्य गुरा है, वहां मुसकान का मावूर्य भी है। जिसने भी इस मुगान को देय निया, यह फिर उसके दिल में ऐसी गड़ी कि निकाले से नही निरली । उन मुनकान का कोई मुल्य भी तो नहीं, मंसार के समस्त रत्नागार इन पर न्यौद्यावर किये जा मकते हैं। खरिक मे जाकर कृष्ण की मुसकान देशने वानों गोनी की जो दमा होती है, उसका वर्णन करती हुई एक गोपी पपनी नजी में नहनी है कि हे मिल । अभी-अभी वह गौशाला में गाय का द्ध निकातने के निए गई थी, लेकिन वह अपने हाथ के दूध के पात्र की फेक-कर पागल-मो हो र वापस मा गई है। उसकी दशा को देखकर कोई गोपी तो यह जहनी है कि उमे किमी ने छन लिया है, कोई कहती है कि बह स्तब्ध हो गई है, काई कहती है कि वह डर गई है, कोई कहती है कि वह मंधी हो गई है। उनकी पन्छा करने के लिए साम अनेक प्रकार के बतो को करने का मरत्य करती है. ननद दौड-दौडकर सवानो को बोलकर लाती है। सारी मिटिया उमरी मुच्छी को पहचानकर हंसती है श्रीर कहती है कि छमने मार्टर-मागर नुष्ण की वहीं मुस्कराहट को देख लिया है ग्रीर यह उसी का प्रमान दें। एक प्रन्य गोंवी अपनी मसी में कृष्णा की मुसक्तान के प्रभाव का य न उन अवशे में करती है जि ह मिलि ! वह कामदेव के सँगान मधुर वासी बंक्की है। उसके सरीर पर पीला वस्त्र मुलोभित है। उसके शरीर की कानि इन प्रकार चमवती और उनकती है, मानो काले बादलों में बिजयी चमक की है। उन्हें मुख या मीराई श्रीर मुसयान कुलागनाओं की लज्जा को नम्स कारी है पूर्वत्या समये हैं।

समीक्षा भाग ३३

इस प्रकार गिने-चुने छदो मे रसखान ने कृष्ण की मुमकान का ग्रत्यन्त प्रभावशाली वर्णन किया है।

१० कृष्ण-सौन्दर्य — प्रत्येक कृष्णभवन-किव ने कृष्ण के सौन्दर्य का वर्णन किया है, पर यह वर्णन इतना अधिक परम्पराबद्ध हो गया है और सूर ने इसका इनने अधिक विस्तार से वर्णन कर दिया है कि आगे के किवयों को नवीनता के लिए गुंजायश ही नहीं रह गई। कृष्ण-सौन्दर्य के उपकरण प्राय: रुढिबद्ध हो गये है—मोर-मुकुट, वैजन्तीमाला, कु डल, पीताम्बर, वक्रदृष्टि, मधुर मुस्कान आदि। रसखान भी इस परम्परा से बाहर नहीं निकल पाये हैं। इन्होंने कृष्ण-सौन्दर्य का विवरण इस प्रकार प्रस्तुत किया है. कृष्ण के सिर पर मोरपखों का मुकुट और कानों में कुंडल सुशोभित है। उनके केशों की शोभा उनके कपोलों पर विखरी हुई है। वह दु ख का हरण करनेवाली तथा मन को मोहनेवाली है। उनकी वक्रदृष्टि आनद देनेवाली और विशाल है। उनका श्याम शरीर नवीन विशाल बादल के समान है जिस पर पीले वस्त्र की शोभा बहुत ही प्रभावशाली है।

जिस प्रकार कृष्ण के अग और आभरण रूढिवद्ध हो गये है, उसी प्रकार उनकी कियाएँ परम्परा से बॅथ गई है गौओ का चराना, गोवन गाना, बॉमुरी बजाना, वक दृष्टि से देखना, मुस्कराकर चलना आदि। इन सौन्दर्यवर्द्धक कियाओं के अन्तर्गत भी रसखान अधिकाशत. परम्परावादी ही रहे है।

११ रूप-प्रभाव — कृष्ण के अमित अग-सोन्दर्य को तथा उनकी कियाओं के माधुर्य को देखकर कोई भी जजवासी ऐसा नहीं है जो उनसे अप्रभावित रह मकता है, विशेषत. गोपियाँ तो एकदम अपनी सुधि-बुधि भूल जाती है। कृष्ण के रूप-प्रभाव का उपयोग सयोग और वियोग दोनो ही स्थितियों में किया गया है। सयोग में गोपियाँ उनके रूप को देखते ही किकर्त्तव्यविमूद वन जाती हे और अपने होण-हवारा गँवा बैठती है। अपनी प्रेमरणा का वर्णन करती हुई कोई गो ी अपनी सखी से कहती है कि हे सखि। कृष्ण का यौवन कामदेव की शोभा से भरा हुआ है। उनकी मनोहर सूर्ति सदैव आखों में समाई रहती है। उन्होंने मृत्रसे जो प्रेमभरी बाते की थी, वे मन की मन में ही रह गई है, अर्थात् मैं उन्हें किसी से कह नही पाती। प्रेम की घाते हृदय के बीच में अडी हुई है। कृष्ण के वियोग में मेरी आँखों में सारी रात आँमुओं की लही रहती है, अर्थात् मैं

रानभर कृष्ण का स्मरण करके रोती रहती हूँ। किसी-किसी गोपी पर कृष्ण के रूप का प्रभाव इतना पड़ा है कि वह बिना मोल ही कृष्ण के हाथो विक गई है। उमके लिए नदपुत्र कृष्ण कामदेव से भी ग्रधिक मनोहर हैं, उनकी वकदृष्टि प्रेम के पाम में वॉबनेवाली है, उनके मुल की सुन्दरना से कराड़ों चन्द्रमा पराजित हो गये हैं। इमीलिए कोई गोपी तो अपनी सखी के सामने अपनी आँखे इमलिए नहीं खोलती कि उनमें कृष्ण की छवि वसी हुई है। अन जब भा गोपियाँ कृष्ण को देखती है, उनके नेत्र वरवम उनकी और दौड़ पड़ते हैं, ठीक विहारी की नाथिका के उन नेत्रों के ममान जो लाजनगाम का जासन नहीं मानते। यह कहना अनुपयुक्त न होगा कि कतिपय छदों में ही रसखान ने रूप-प्रभाव का जो वर्णन कर दिया है, वह ह्दय को प्रमावित करने के लिए काभी है।

१२ कुंज लीला—कु अलीला का वर्णन भी परम्परागत है। कोई गोपी अपनी सखी से कहती है कि हे सखि। आज प्रात काल जब मैं कुंजगली में निकली तो अचानक कृष्ण से भेट हो गई। कृष्ण के मुख की मुस्करान में मेरा मन इतना इब गया कि उसकी छवि पर से हटाने से भी नहीं हटा। उस मुस्कान ने मेरे नयनों को बाँव लिया, चित्त को चुरा लिया थ्रीर प्रेम का गहरा फदा डाल दिया। इम प्रकार के वर्णन में कोई नवीनता तथा मौलिकता नहीं है।

१३ तटखट कृष्ण — इस शीर्षक के अन्तर्गत मकलित छुदों में कृष्ण के नटखटपन का वर्णन हैं। यह वर्णन कहीं गोषियों की सहज स्वामाविकता ने पिर्पूर्ण हैं और कहीं तीक्ष्म व्यग्य से। कोई गोषी कृष्ण की भत्संना करती हुई कहती है कि हे कृष्ण ! तुम और किमी जगह से नहीं आये हों। नुम्हारा जन्म हमारे इसी गाँव में हुआ है। वचनन में हमने तुम्हें दूध पिला-जिलाकर माँ-वाप की तरह पाला है। उसी पिहचान और मर्यादा को तुम छोड़ना चाहते हो। तुम बचपन में हार-हार पर नाचा करते थे और अब हमारे सामने अपनी आंखें नचा रहे हो। तुमहें तुम्हारी माँ की सौगन्व हैं, यदि तुमने हमारी मटकी उतारी। हमें न तो अपनी इस मटकी के उत्तर जाने का सोच हैं, न गोरस विखर जाने वा और न वस्त्रों के फट जाने का। हमें दु.ख तो इस बात का है कि तुम हमारे होकर ही हमें इनना तंग करते हो। इन वाक्यों में गोपियों के

समीक्षा भाग ३५

मन की सहज स्वाभाविकता वर्णित हैं। इसी प्रकार एक ग्रन्य गोपी कृष्ण के नटखट व्यवहार की जिकायत ग्रपनी सखी से करती हुई कहती है कि कृष्ण एक से बढ़कर एक शरारितयों को ग्रपने साथ लेकर बन में घूमता रहता है। वह जितनी शरारते करता है, उनका वर्णन नहीं किया जा सकता। वह न तो किनी की ग्रनुतय-विनय पर ध्यान देता है ग्रौर न किसी प्रकार की मान-मर्यादा की ही लज्जा करता है। ग्राती-जाती गोपियों की दिध-मटकियाँ फोडकर उन्हें कृष्ण ने जिस प्रकार तग किया है, उस सबका वर्णन इस शीर्षक के ग्रंतर्गत संकलित छन्दों में मिलता है।

१४. मुरली-प्रभाव - वैष्णव सम्प्रदाय के अन्दर म्रली को भगवान की चगीकरण शक्ति माना गया है। कृष्ण जब भी मुरली बजाते है, तब जड ऋौर चेतन स्थिर बन जाते है। बज की गोपियो की दशा तो विलक्षण ही हो जाती है। मुरली की ध्वनि सुनते ही गोपियाँ अपना काम करना छोड़ देती है, अत: दुहा हुआ दूध ठंडा पड जाता है, जामन दिया हुआ दूध रक्खा-रक्खा ही खटा जाता है। सभी के हाथ-पैर भ्रपना-ग्रपना काम करना छोड़ देते है। यह दशा नारियों की ही नहीं, बल्कि पुरुषों की भी हुई। कहने का भाव यह है कि सारा वज ही व्याकुल हो गया । उसकी समस्त व्यवस्था अस्त-व्यस्त हो गई। इसी प्रकार एक अन्य गोपी मुरली-प्रभाव का वर्णन अपनी सखी से करती हुई कहती है कि चन्द्रमा के समान सुन्दर मुखवाले. कामदेव के समान सुन्दर कृष्ण के मधूर वचनों ने मेरा मन मोह लिया है। उसकी वॉकी चितवन को देखकर में सज्ञाशुन्य हो गई स्रीर कूल की मर्यादा छोड वैठी। इसीलिए गोपियाँ चाहती हैं कि कोई व्यक्ति कृष्ण के हाथ से वॉस्री छीनकर उसे जला डाले, तभी वे उससे छटकारा पा सकती है। कृष्णा अपनी वॉस्री से इतना अधिक प्रेम करते है कि वे हर समय उसे अपने प्रवरों से लगाये रहते हैं। इससे गोपियों के मन मे वॉमुरी के प्रति ईर्ष्या-भाव उत्पन्न हो गया है। वे तो यह चुनौती भी दे देती हैं कि क्रज मे या तो हम रहेगी या यह कृष्ण-प्रिया बॉसुरी ही रहेगी।

इस प्रकार काफी विस्तार के साथ रसखान ने मुरली-प्रभाव का वर्णन किया है।

१४. कालियदमन -- कृष्ण की अन्य प्रमुख लीलाओं के अन्तर्गत कालिय-दमन लीला भी प्रमुख है। सुरदास ने इस लीला का विस्तार से वर्णन किया है, पर रसखान के इस विषय में केवल दो छद ही प्राप्त है। एक छद में यकोदा जी का विलाप है फ्रौर दूसरे छद में कृष्ण द्वारा नाग पर विजय कर लेने के कारण वज-पासियों की प्रसन्नता को व्यक्त किया गया है।

१६. चीरहरण — चीरहरण-लीला के अन्तर्गत रसयान का केवल एक छट प्राप्त है।

१७. प्रेमासिवत — इस लीला के अन्तर्गन रसदान के ११ छट उपलब्ध है। इन छटो में कुटण के सौन्दर्य ने, उनकी किया थों ने और उनकी मुरली की वर्णी-कररण ध्विन ने गोपियों को इतना आकृष्ट कर लिया है कि वे विना कृष्ण के जल-रित मीन की भाति छटपटाती रहनी है। अपनी प्रेमावस्था का वर्णन एक गोपी प्रानी सखी से करती हुई कहनी है कि कृष्ण जब गाये चरा-कर बाम को घर लीटते हैं तो उनकी मधुर वाणी, तीवण कटादा आदि मेरे हृदय पर इतना प्रिषक प्रभाव डालते है कि मैं यह सोचने नगती हूँ कि कितना प्रच्छा होता, यदि मेरा हृदय पृथ्वी का वह इकडा होता जहा काटनी पहनकर कृष्ण कीटाएँ किया करते हैं। इमी प्रकार एक अन्य गोपी कहती है कि जब से मैंने कृष्ण के मुकुट, मुरली, वनपाला को देखा है, तब से मैं उनमें उतनी आसवत हो गई हुँ कि कुल तथा लोक की लाज का भी ध्यान नहीं करती। मैं ही क्या, त्रज की समस्त गोपियों की यही दशा है। प्रेम का यह वधन इतना वृष्ट हो गया है कि अब चाहे कोई लाख प्रयत्न करे, पर यह टूट नहीं सकता। वस्तु कि या वहीं की मैं कृष्ण के रा में ऐसी रंग गई हूँ कि प्रव मेरे लिए प्रन्य कोई रग ही शेष नहीं रह गया है।

ग्रत यह कहना अनुपयुक्त न होगा कि रसखान ने प्रेमासिक्त का जिम प्रकार वर्णन किया है वह प्रत्यन्त स्वाभाविक, प्रभावोत्पादक एवं परम्परागत है। १८. प्रेम-वंबन प्रेमामिक्त मे आकृष्ट होने की भावना श्रधिक होती है। जब यह ग्राकर्पण वृढ रूप धारण कर लेता है ग्रीर हदय पर प्रपना श्रधि- पत्य जमा लेता है तो वधन का रूप वन जाता है। कहने का भाव यह है कि नेमासिक्त से ग्रगला सोपान प्रेम-वधन का है। जो गोपियां कृष्ण की ग्रांर आकृष्ट हुई थी, कालान्तर मे वे ही उनके प्रेम मे विदनी वन गई। गोपियां की इस दवा का वर्णन रसखान ने बडे ही कीशल के साथ किया है। गोपियां इस वंबन मे इतनी जकड गई है कि वे प्रीति की रीति मे लाज का कोई स्थान

ही नहीं मानती। यह बबन उनके लिए भगवान् का दिया हुग्रा है, अर्थात् उनके भाग्य मे ही इस प्रकार विदनी होना लिखा था, यही सोचकर गोपियाँ चूप रह जाती हैं, अपनी विदनी-दणा के प्रति संतोष कर लेती है। उनकी दणा तो उन मधू-मिक्खयाँ जैसी हो गई है जो अपने ही बनाये हुए शहद मे लिपट-कर असहाय सी वन जाती है। गोपियाँ इस वधन से छटकारा पाने मे स्वयं को असहाय और असमर्थ समभती है। इनी प्रसग के अन्तर्गत रसखान ने जलकीडा का वर्णन किया है। एक दिन सभी ज्ञज-गोपियाँ यम्ना मे स्नान करने के लिए जाती है, पर वहाँ पर कृष्ण को पहले से ही खडा देख कर वे ठिठक जाती है ग्रीर दोनों ग्रोर से दग-वारा चलने लगते हैं। गोपियाँ कृष्ण के प्रेम के बंबन मे इतनी अधिक वैंध जाती है कि उन्हें लोक-लाज का भय नहीं रहता। वे तो इस बान के लिए कटिबद्ध हो गई है कि एक न एक दिन इस प्रेम का भडाफोड होगा, क्योंकि चन्द्रमा को हाथ से छुपाया नही जा सकता, फिर डरने से म्रथवा लिंजत होने से कोई लाभ भी तो नही है। कृष्ण गोपियों के हृव्य में जिस बीज का वपन कर देते है, वह पूर्णतया अंकूरित होकर गोपियो को व्यथित कर देता है। रात-दिन ग्रांखो से श्रांखे लडती है, प्रेम-व्यापार चलतें है, पर कही भी न तो भय का प्रदर्शन होता है ग्रीर न लज्जा का। जब सभी गोपियाँ पूर्णरूपेण कृष्ण के स्राधीन हो गई है तो फिर डर श्रीर लज्जा की बात ही क्या रह जाती है।

कहने का भाव यह है कि इस प्रसग के अन्तर्गत रसखान ने गोपियों के विविध हावों तथा भावों का कुशलता से वर्णन किया है।

१६. प्रेम-वेदना—'प्रेम करि काह सुख न लहा।' फिर गोपियाँ किस प्रकार मुखी रह सकती थी। उनके हृदय मे रसखान वस गया ग्रीर उसके कारण उन्हें जो पीडा हुई उसका ग्रमुभव वे स्वय ही कर सकती थी, क्योंकि घायल की गित को घायल ही जानता है। कृष्ण की मुसकान ग्रीर तान पर अपने प्राणो को न्योंछावर करनेवाली गोपियाँ समाज मे भी विमुख हुई ग्रीर कृष्ण का मनचाहा प्यार भी उन्हें न मिल सका। यही उनकी विवशना थी ग्रीर यहीं समाज मे स्वारी होने का कारण था। वे कृष्ण को भूलने का जितना प्रयत्न करती, वह उतना ही ग्रिविक याद ग्राकर पीडा को बढावा देना। फलत: किंकर्त्तंव्यविमूढा होना स्वाभाविक ही था। वे क्या करे, वया न करें, इसका

उन्हें ज्ञान ही नहीं रहा। उन्हें ज्ञान रहा केवल कृष्ण की कीड़ाग्रों का। इसी दिया का वर्णन करती हुई एक गोपी अपनी सखी से कहती है कि आनंद-सागर कृष्ण का कुंज-कुज में घूमना, वंशी बजाना, गौग्रों को चराना, गोचारण के गीत गाना, प्रेम से दही माँगना और मुसकराकर देखना किस प्रकार भूला जा सकता है। इस प्रकार रसखान ने प्रेम-वेदना का मार्मिक और स्वाभाविक वर्णन किया है।

२०. रासलीला—रसखान ने रामलीला का भी वर्णन किया है। इस विषय के इनके सात छंद उपलब्ध है। इस रासलीला का उद्देश्य भी गोपियों को अपने प्रेम के बंधन मे बाँधना है। फलतः जो भी गोपी रासलीला को देखती है, वह कृष्णु की ही होकर रह जाती है। सास चाहे जितना त्रास दे. ननद चाहे जितने व्यंग्य कसे, पर रासलीला की दिवानी गोपी तो उसमें सम्मिलित होकर ही रहती है। रासलीला के द्वारा कृष्णु क्य मे नवीन जीवन का संचार करते हैं। इसीलिए प्रत्येक गोपी अपनी सखी से आग्रह करती है कि वह रासलीना मे अवण्य सम्मिलत हो और कृष्णु के सौन्दयं को देखकर अपनी आँखों को लाभान्वित करे। वैसे, गोपियाँ स्वयं भी नहीं एक पाती, चाहे उन्हे रोकने की जितनी चेष्टा की जाये, क्योंकि कौवे की काँव-काँव से जारदागमन कभी नहीं एका करता।

२१ फानलीला — कृष्णा की लीलाओं के ग्रन्तगंत फागलीला का भी महत्व है। सभी भवत-किवयों ने फागलीला का वर्णन किया है। इस विपय से सम्बद्ध रसखान के ग्राठ छद उपलब्ध हैं जिनमे विस्तार से इस लीला का हृदय-स्पर्शी वर्णन है। कृष्ण जब फाग खेलते हैं तो उस समय उनकी जो जोभा होती है, वह ग्रवर्णनीय है। कृष्ण ग्रीर गोपियाँ परस्पर पिचकारी चलाते हैं, एक दूसरे पर रग डालते हैं, पर प्रेम की ग्राग ग्रीर ग्रधिक प्रज्वलित हो जाती है उनकी तृष्ति होती ही नहीं। फागलीला के कारणा ही क्रज में धूम मच जाती है। इससे कोई नहीं बच पाता, न तो नवेली गोपियाँ ही ग्रीर न सल्बज विन ताएँ ही। मम्मान किसी का भी सुरक्षित नहीं रहता, ग्रर्थात् सभी गोपिकाएँ लोक-लाज को तिनाजिल देकर फागलीला में मस्त रहती है।

्रे २२ राघा-सौन्दर्य-प्रेम की परिपूर्णता के लिए यह आवण्यक माना गया है कि नायक की भौति नायिका भी रूपवती तथा सुन्दर हो । इसीलिए रसखान ने समीक्षा भाग ३६

ग्यारह छदो मे राधा के सौन्दर्य का वर्णन किया है। राधा रूप राशा है, उसके सौन्दर्य के कारण वरसाने मे सदैव ग्रानद की लहिर्या तरिगत होती रहिन है। घर-घर मे ग्रापर कौतुक ग्रीर रग का विस्तार रहता है। राधा-सौन्दर्य का वर्णन करने के लिए किव ने प्राय उपमा, उप्रेत्का ग्रीर सदेह ग्रानकारों का प्रयोग किया है। यह प्रयोग परम्परागत है। राधा के सौन्दर्य का वर्णन करती हुई एक गोपी राधा से कहती है कि तुम्हारा मुख इतना सुन्दर है जैसे ग्रामृत-सार को सजोकर स्वय चन्द्रमा उपस्थित हो गया हो। तुम्हारे शरीर का गठन ऐसा है जैमे सोने मे मिएा-मुक्ताग्रो को जडने के लिए कुशन जडिया यौवन ने सुन्दर घर (रतन जडने का गहरा चिन्ह) बना लिया हो। तुम्हारे ग्राधो की लाली काम-कामना जैसी सुशोभित है। तुम्हारी नासिका का छिद्र उस भौरे के समान है जिसमे ज्ञान की नौका का गर्व नष्ट हो जाता है। कहने का भाव यह है कि राधा के सौन्दर्य का वर्णन नहीं किया जा सकता। नक्षत्रों की ग्रामुपम प्रभा राधा-सौन्दर्य का कुछ-कुछ वोध करा सकती है।

२३. मानवती राघा—प्रम की परिपुब्टता के लिए ग्राचार्यों ने मान को ग्रावश्यक माधन माना है। जिस प्रकार रंग में पुट लगाने से रंग का रग गहरा ग्रौर पक्का हो जाना है, उसी प्रकार प्रेम में मान करने से प्रेम में दृढना ग्राती है। रसखान ने भी उसका पालन किया है। मानवती का मान भग करने का उत्तरादायित्व उसकी सखियों पर होता है। वे ग्रनेक प्रकार के साधनों का ग्रवलम्बन लेकर ग्रपने कार्य में प्रवृत्त होती है। मानवती राधा को उसकी एक सखी समझाती हुई कहती है कि हे राधा। जिस कृष्ण पर चारों ग्रोर के राजाग्रों की स्त्रियाँ ग्रपने प्राणों को न्यौछावर करती हुई नहीं थकती ग्रीर भूमडल की सभी स्त्रियाँ जिसे प्राप्त करने के लिए सदैव ग्राकुल रहती है, उसके प्रति तुम्हारा मान धारण करना उचित नहीं है। इसी प्रकार एक ग्रन्य सखी राधा से कहती है कि यदि ग्रानंद-सागर कृष्ण तेरे मान के कारण डर जाये तो तुभे श्रपना मान छोड देना चाहिए। यदि तुम मान नहीं छोड सकती तो कृष्ण से प्रेम करना छोड दो ग्रीर यदि तुम प्रेम करना नहीं छोड सकती तो मान छोड़ दो। कृष्ण तुम्हारे मान से बहुत दू खी है ग्रीर वेचारे हाथ मल रहे है। इसी प्रकार के ग्रन्थ वाक्य कहकर गोपियाँ राधा से मान छोड़ने के लिए ग्राग्रह करती है। यह रीति परम्परागत है।

२४. सखी-शिक्षा-साहित्यिक परम्परा के अतर्गत सखी-शिक्षा का विषय भी सिन्हित है। जो सखी प्रीट होती है, जिसे प्रेम-ससार के समस्त अनुभव होते है, वह अपनी मुग्धा सखी को-जिसने सभी-प्रभी प्रेम-जगत् मे प्रवेश किया है और जो प्रेम-रहस्यों से अपिरिचित है-शिक्षा दिया करती है। इस णिक्षा का मूल्य उद्देश्य उन माधनो को बताना होता है जिससे प्रियतम वण में किया जा सकता है। रमखान ने भी इस परम्परा का पालन किया है। कोई सखी अपनी सखी को कृष्ण से मिलने के लिए प्रेरित करती हुई कहनी है कि हे सिता वह वही कृप्ण है, जो रासलीला में तिनक नाचकर सबको नचाया करता है। वह ही ग्रानद सागर कृष्ण है जो श्रवेक मनुहारे करने पर भी पलभर के लिए भी भी भा नहीं देखना। न जाने तूझमें वह कौनसे मनोहर भाव देखकर तेरी श्रीर श्राकृष्ट हुया है , श्रत इस श्रवसर को हाथ से न जाने दे श्रीर तुरन्त उससे मिल । कही-कही सखी ग्रानी सखी को सूरक्षा के उपाय बनाती है । एक गोपी अपनी सखी से कृष्ण के प्रति सचेत रहने के लिए कहनी है कि हे सखी। मेरी बात को ध्यान से सूनो । जिम गली में कृष्ण अपनी बॉम्री बजाता हम्रा नाता है, उस गली बिल्कूल मत जाओ नयों कि देखते ही वह प्राणों को हर लेता है श्रीर फिर गोपियाँ बेचारी प्रेम की विपत्ति लेकर ही अपने घरो को लीटती है उसने अपनी वॉस्री की तानो का बज मे तान तान रखा है। अत मैं तुमसे जान की बात कहती हैं कि वहत सोच-समझकर पैर रखो, क्यों वह कृत्स यवती को अपने जाल मे इस प्रकार फँगाना है जिस प्रकार चारा देकर मछली को फँसाया जाता है इसी प्रकार की अनेक शिक्षाएँ सिखयो द्वारा प्रपनी-अपनी सखियों को दी गई है।

२५ संयोग वर्णन — सयोग-वर्णन के अन्तंगत राधा और कृष्ण के मिलन का विशेष रूप से वर्णन किया गया है। यह वर्णन पर्याप्त विम्नृत है मिलन-सुख के अनेक चित्र रमखान ने प्रस्तुत किये हैं, यहाँ तक कि नुरतात चित्रों को भी चित्रित करने में इन्होंने हिचक नहीं दिखाई है। हिचक का कोई वारण भी नहीं हे, व्योकि भिन्तरस के अन्तर्गत चित्रित किया हुआ प्रांगार न्य अलीकिक होता है, लौकिक नहीं। हिचक लौकिक श्रुंगार में होती है। फिर ऐसे चित्रों में रसखान ने काफी सयम से काम लिया है। सुरतात का वर्णन करती हुई एक गोपी अपनी सखी से कहती है कि चतुर बाला अत्यन्त प्रसन्तता

समीक्षा भाग ४१

के साथ अपने प्रियतम को छाती से लगा सोई हुई थी। उसके खुले हुए केंच बाहर निकल कर हिल रहे थे। उसकी णोभा को देखकर कामदेव तिरस्कृत हो रहा था। प्रिय के साथ आनंद में डूवी रहकर रातभर जागने की बात का पना उसकी आँखों से चल रहा था। उसका अलसाया हुआ मुख, लाल आँखों के सफेद कोए और रातभर जागने के कारण जम्भाई के कारण निकले हुए आँम् ऐसे प्रतीत होते थे मानो चन्द्रमा पर बिम्ब, बिम्ब पर कुमुद और कुमुदय पर मोनी हो।

यह वर्णन काफी संयत है। इसमे विद्यापित और सूरदास जैसी असंयमता नहीं है।

२६. वियोग वर्णन-संयोग के पश्चात वियोग अवश्यम्भावी है। रसखान का वियोग-वर्णन काफी मार्मिक ग्रीर स्वाभाविक है। वियोग-वर्णन मे प्रकृति का उद्दीपन रूप मे चित्रण करने भी जो परिपाटी चली जा रही है, रसखान ने भी उसका अनुमरण किया है। विरहिणी गोपी अपनी सखी से कहती है कि सारे वागो मे फूल खिल गये है। बसन्त के आगमन के कारण भौरे उन पर गूँज रहे है। कोयल की कु-कु सुनकर सबके प्रियतम विदेश से वापिस लौट रहे है। लेकिन मेरे ग्रानद-सागर कृष्ण इतने निष्ठ्र है कि मेरी विरह-वेदना की तनिक भी चिन्ता नहीं करते। जब कोयल बोलती है तो उसकी कुक हृदय में बरछी के समान लगती है। इसी प्रकार का आगतपितका का चित्रण है—वह गोपी श्रपने प्रियतम के वियोग से इतनी दूखी थी कि उसके शरीर की शोभा भी मद पड गई थी। उमका कमल जैसा मुख भी मुरझा गया था। उसके हृदय की सॉसे लपट बनकर जलने लगी थी। इसी वीच उसने अपने प्रियतम के आगमन की खबर सूनी। वह इतनी प्रसन्न हुई कि उसकी कंचुकी की दृढ डोर भी कस-मसाने लगी। उसका शरीर इस प्रकार शोभायूक्त हो उठा, मानो दीपक की वत्ती को उसका दिया गया हो । लेकिन सर्वत्र ऐसी स्वाभाविकता एव मार्मिकता रसखान के वर्णन मे नही मिलती । कही-कही ऊहात्मक चित्र भी स्ना गए है । यथा - कोई गोपी अपनी सखी से अन्य विरहिस्मी गोपी की विरह-दशा का कर्णन करती हुई कहती है कि जब उसके शरीर में वियोग की म्राग बहुत ग्रधिक वढ गई तो वह उसे भान्त करने के लिए यमुना जल मे कूद पडीं। विरह की प्राग के कारण यमूना का जल मूख गया और मछलियाँ जल के

स्रभाव के कारण यमुना के तल मे बैठ गई। उस स्राग के कारण जब यमुना का पानी खोलने लगा तो उसकी गर्मी से पाताल-लोक मे स्थित शेपनाग भी जलने लगा। पर ऐसे वर्णन परम्परागत ही समझने चाहिए।

२७. सपत्नी भाव - इस प्रसग की अवतारएगा नारियों के मन की स्वाभा-विकता को चित्रित करने के लिए की गई है। नारी यह सहन नहीं कर सकती कि उसके प्रिय को, अन्य कोई नारी भी प्रेम करे। यदि ऐसा होता है तो उसके मन मे जलन होती है। इसी जलन को सपत्नी-भाव कहते है। कृष्ण-कान्य मे कृटजा को लेकर ही इस भाव की ग्रिभिव्यक्ति की गई है। रसखान ने भी इस परम्परा का अनुसरण किया है। इनकी गोपियाँ उद्धव से कहती है कि हे उद्भव । उस म्रानन्द सागर कृष्ण के गुणो को मुनकर हमारा हृदय सी-सी टुकड़े होकर फट गया है। हम नही जानती कि कौनसा मंत्र पढकर कूटजा ने कुष्ण पर चला दिया है। हम अपने मन मे विचार कर यह बात सत्य कहती है श्रीर जानती है कि कृष्ण ने इस प्रकार से कितना यण प्राप्त किया है ? अर्थात् वे वहत वदनाम हो गये है. क्योंकि वज के सब नर-नारी यह कहते है कि कृष्ण कुटजा के दाम बन गए है। कही-कही यह सपत्नी-भाव ग्रक्रोश के रूप में फूट पडा है। एक गोपी कहनी है कि वह कूटजा यहाँ पर होती तो उसे लात घूँसे मारती श्रीर उसका गरीर चोट लेती । श्रपने हृदय का सारा गुस्सा निकाल लेती और उमकी नाक को छेदकर उसमे कौडी पहना देती। उस रांड को मैं ऐसा नाच नवाती कि उसे कृष्ण को रिझाने का फल मिल जाता।

२८ कुवलयापीड़-वध—सभी कृष्ण भवत-कियों ने कृष्ण के अलौकिकत्व का प्रतिपादन करने के लिए इस कथा का वर्णन किया है। रसखान ने इस परम्परा का निर्वाह केवल एक छद से ही कर दिया है।

२६ उद्धव उपदेश—इस शीर्षक के अन्तर्गत रसखान के चार सर्विये उपलब्ध है। कथा परम्पागत है। उद्धव गोपियों को निर्गुरा ब्रह्म का उपदेश देने के लिए आते है और गोपियाँ उनकी परिहासपूर्ण भर्त्सना करती है।

३० ब्रज-प्रेम—इस विषय के दो छद रसखान के मिले हैं। कृष्ण को द्वारिका मे रहकर ब्रज की याद आती है और वे अपनी वेदना की अभिव्यवित अपनी रानी रुकिमगी से करते हैं।

समीक्षा भाग ४३

३१. गंगा महिमा — इस विषय के रसखान के दो छद है जिनमे गंगा की महिमा का वर्णन किया गया है।

३२. शिव-महिमा—इस विषय का केवल एक छद प्राप्त है जिसमे शिव की महत्ता का प्रतिपादन किया गया है।

यही सुजान रसखान का प्रतिपाद्य है। इस प्रतिपाद्य पर दृष्टि डालने से यह प्रनायास ही सिद्ध हो जाता है कि अपने काव्य के उपलब्ध लघु कलेवर में भी रसखान ने उन सभी विषयों को समाविष्ट करने का प्रयास किया जो कृष्ण-काव्य के लिए महत्त्वपूर्ण और आवश्यक है। इस प्रतिपाद्य को देखते हुए यह अनुमान लगाना असगत नहीं कि रसखान के अभी बहुत सारे छद ऐसे हैं जो प्राप्त नहीं हुए, क्यों कि रसखान जैसा भक्त और भावुक किव कृष्ण-विषयक किसी-किसी लीला का एक-दो छदों में ही वर्णन करके रह जाये, यह बात मान्य नहीं है। 'भक्तमाल-प्रदीपन' में रसखान के सहस्रों कित्तों का उल्लेख है। इसका तात्पर्य यह है कि उस समय रसखान के निश्चय ही हजार के लगभग (हजार से कुछ थोड़े अथवा कुछ अधिक) छद अवश्य प्रचलित रहे होंगे। जो किव केवल प्रेम को लेकर ही एक पुस्तक की रचना कर सकता है, उसने निश्चय ही कृष्ण-लीलाओं का विस्तार से वर्णन किया होगा। रसखान के भिक्तकाल की लम्बी अवधि भी इस अनुमान की पुष्टि करती है। अत जब तक रसखान के अन्य छद प्राप्त नहीं हो जाते, तब तक उपलब्ध छदों पर ही परितोष करने के अतिरिक्त और कोई चारा नहीं है।

## प्रेम-वाटिका-

रसखान की दूसरी महत्त्वपूर्ण कृति प्रेम-वाटिका है जिसमे ५३ दोहो मे प्रेम के स्वरूग का विस्तार से वर्णन किया गया है। इस स्वरूप का उल्लेख करने से पूर्व प्रेम-वाटिका की प्रामाणिकता पर विचार कर लेना ग्रावश्यक है।

ग्रनेक विद्वानों की यह घारणा है कि प्रेम-वाटिका रसखान द्वारा रिवत नहीं हैं ग्रीर इस घारणा का मुख्य ग्राधार प्रेम-वाटिका की किसी हस्तिलिखित प्रति का प्राप्त न होना है। श्री बटेकुप्ण ने ग्रनेक उक्तियो द्वारा यह सिद्ध करने का प्रयास किया है कि यह कृति किशोरीलाल गोस्वामी (प्रेम-वाटिका के सर्व प्रथम सम्पादक) की है। श्री बटेकुप्ण के तर्क ये है—— १ प्रेम-वाटिका का एक दोहा यह है—

'कमल तन्तु सो छीन ग्रम, किटन खडग की धार।

ग्रित सूथी टेढो बहुरि, प्रेम-पंथ ग्रिनवार।।'

इसी भाव से मिलता-जुलता वोधा किव का यह सबैया हे—

'ग्रित खीन मृनाल के तारहु ते, तिहि ऊपर पाँव दै ग्रावनो है।

सुई वेह ते द्वार सकीन तहाँ, परतीत को टाडो लदावनो है।

किव बोधा ग्रनी घनी तेजहुँ ते, चिढ त.पै न चित्त डिगावनो है।

यह प्रेम को पथ करार महा. तरवार की धार पै धावनो है।।'

इस तुलनात्मक अध्ययन से श्री वटेक्वब्या का यह प्रनुमान है कि प्रेम-चाटिका की रचना वोधा के प्रचात् हुई है। शिवसिंहसरोजकार के प्रनुसार बोधा का जन्म-काल सवत् १८०४ हे। श्राचार्य गुक्त ने इनका कविता-काल सवत् १८३० से १८६० तक माना है।

डसका तात्पर्य यह हुआ कि प्रेम-वाटिका की रचना सवत् १८६० के पण्चात् हुई।

२ अपनी इस मान्यता को सिद्ध करने के लिए श्री बटेक्टब्स ने प्रेम-बाटिका के इस दोहे की ब्रोर सकेत किया है —

> 'बिधु सागर रस इन्द्र नुभ, वरस सरस रसखान। प्रेम-वाटिका रचि रचिर, चिर हिय हरिष बखान॥'

ग्रीर इसमें 'रस' शब्द को १ ग्राक का सकेत मानकर प्रेम-वाटिका का रचनाकाल सबत् १९७१ निर्वारित किया है।

श्री बटेकुव्या की यह मान्यता मंगत नहीं है। जहाँ तक पहले माक्षेप का सम्बंध है, उसके प्रत्युत्तर में दो बाते कही जा सकती हैं। पहली बात तो यह है कि रमखान ने बोधा के सबैया से भाव-प्रहण किया है, बोधा ने रसखान के दोहे से नहीं, इम बात का क्या प्रमास है दूसरी बात यह कि रबच्छन्द धारा के किवयो ने प्रेम को 'टेडा', 'नोधा', 'खडग की धार' ग्रादि बताया है। उदाहरण के लिए घनानन्द का यह सबैया देखिए—

'म्रति सूघो सनेह को नारग है, जहा नेक्कु सयानप बॉक नहीं। तहाँ साँचे चले तिज मायुनपौ, भपकै कपटी जे निसाँक नहीं। घनग्रान्द प्यारे सुजान सुनो, इत एक ते दूसरो ग्रॉक नहीं। तुम कौन घौ पाटी पढे हो लला, मन लेहु पै देहु छटाँक नहीं।।

कहने का तात गर्य यह है कि प्रेम-वाटिका मे बोधा के भावो को ग्रहण नहीं किया गया। प्रेम-वाटिका मे प्रेम का दार्शनिक निरूपण है, बोधा मे इस दृष्टि का स्माव है। स्रत. इस दृष्टि से भी बोधा का काव्य प्रेम-वाटिकाकार का उपजीव्य-काव्य नहीं हो सकता। डॉ० याज्ञिक के शब्दों में —

'प्रेम-वाटिका की रचना रसखान द्वारा सवत् १६७१ में ही हुई' इस तथ्य पर संदेह करना ग्रसगत है। जो पुस्तक पहली बार सवत् १६४८ के ग्रास-पास ग्रीर दूमरी बार संवत् १६६३-६४ में प्रकाशित हुई, उसकी रचना सवत् १६७१ में कैसे मानी जा सकती है? जिस पुस्तक की खिंडत प्रति भारतेन्द्र के पास थी ग्रीर जिसके ग्राधार पर सवत् १६३० में 'प्रेम-सरोवर' की रचना हुई। उसकी रचना संवत् १६२२ में जन्म लेने वाले गोस्वामी जी कैसे कर सकते थे? सार की बात यह है कि प्रेमवाटिका की रचना रसखान द्वारा सवत् १६७१ में हुई थी। इस ग्रन्थ के ५३ दोहों में से लगभग १० में रसखान छ।प की फ्लिष्ट ग्रथवा स्पष्ट किव नाम रूप में है। प्रेमवाटिका की प्रामाणिकता पर संदेह करने का कोई कारण हमें दिखाई नहीं पडता।'

प्रेमवाटिका का प्रतिपाद्य प्रेम है। इसे रूपकत्व प्रदान करने के लिए राधा ग्रीर कृष्ण को मालिन-माली का जोडा माना गया है। इसमे रसखान जी ने प्रम के स्वरूप का विस्तार से वर्णन किया है। इनका मत है कि सच्चा प्रम ग्रक्रकारण होता है, उसमें किसी ग्राकर्षक साधन की ग्रावश्यकता नहीं। इसीलिए माता, पिता, पुत्र, स्त्री ग्रादि के प्रति जो प्रेम किया जाता है वह विशुद्ध नहीं है। विशुद्ध प्रेम के स्वरूप का प्रतिपादन करते हुए बताया गया है कि यह ग्रनुपम, ग्रमित ग्रीर सागर के समान होता है। जो व्यक्ति एक बार इस प्रेम को प्राप्त कर लेता है, वह फिर इसे नहीं छोड पाता। श्रुति, पुराण, श्राममस्मृति प्रादि सभी प्रेम के मार है। प्रेम ही साधना का ग्राधार है, क्योंकि ह्दय, कम ग्रीर उपासना ये सब ग्रहकार के मूल है। जब तक हृदय में प्रेम का ग्रंकुर ग्रंकुरिन नहीं होता, तब तक ज्ञान ग्रादि व्यर्थ है ग्रीर ये साधना में किसी प्रकार भी सहायक नहीं हो सकते। प्रेम ही भगवान् का स्वरूप है। जिस प्रकार भगवान् के स्वरूप का वर्णन नहीं किया जा सकता, उसी प्रकार

प्रेम भी अवर्णनीय है। जो व्यक्ति प्रेम-पाश मे वँवकर मर जाता है, वह अमर हो जाता है। प्रेम के विविध रूप हैं। इसीलिए कोई इसे फाँसी कहता है, कोई तलवार, कोई नेजा, कोई भाला, कोई तीर ग्रीर कोई प्राणरक्षक ग्रनोखी ढाल। इसीलिए प्रेम की सब प्रकार की युक्तियों में श्रेष्ठ माना गया है। इसी प्रेम के नियमो से ही ससार का चक चल रहा है। प्रेम मे इतनी णिनत होती है कि स्वयं भगवान् भी इसके ग्राघीन रहते हैं। रसखान ने गोपियो के प्रेम को ग्रादर्ण प्रेम माना है। कहने का भाव यह है कि प्रेम ही सर्वोत्कृष्ट सत्ता है स्रीर यही जड-चेतन समस्त पृथ्वी का निमायक है। दाननीला

दानलीला के ११ छद प्राप्त है। डॉ॰ याजिक इमे सदिग्ध रचना मानते है। अपनी मान्यता का आधार वे इन शब्दों में प्रस्तुत करते हैं-

- १. स्व-रचित छुदो मे अपना कवि-नाम देने की प्रवृत्ति रसखान मे विशेष रूप से पार्ड जाती है। रसवान के छाप-रहित सबैया संख्या मे नगण्य ही है, किन्तू दानलीला के ११ छदों में केवल एक ही छंद में 'रसखान' शब्द श्राया है। 'प्रेमवाटिका' के ५३ दोहों में भी १० वार शिलब्ट अथवा स्पब्ट नाम में कवि की छाप मिलती है।
- २. इस छद मे 'रसखानि' जव्द का प्रयोग कृष्ण की उनित में राधा को संबोधन करते हुए किया है। रसखान किव ने ग्रपने मुनतको में 'रसखानि' गव्द का श्लिष्ट प्रयोग जहाँ कही किया है, कब्स के अर्थ मे किया है, राघा के लिए नही।
- ३. रसखान कवि मूल्यत. सवैयाकार है। घनाधरी का उपयोग तो वहन थोडा किया गया है। यह प्रवृत्ति दानलीला में नहीं देखी जाती, उसमें घना-क्षरी का उपयोग तो सबैया से भी अधिक हुआ है।
- ४ रसखान के मुक्तक छंदों में कृष्ण ने राधा ग्रथवा ग्रन्थ गोपियों को सम्बो धित करते हुए एक शब्द भी नहीं कहा है। रसखान की गोपियों के प्रति कृष्ण सदैव मीन ही रहे है, परन्तु दानलीला के कृष्ण मृत्वर है। यह वात रसखान की प्रवृत्ति के अनुकूल नहीं है।
- ५. रसखान के मुक्तको मे दानलीला-सम्बन्धी कुछ उत्कृष्ट ग्रीर लोकप्रिय छंद मिलते हैं। ये छद राधा अयवा गोपियो की कृष्ण के प्रति उक्तियाँ हैं जो

नाभीक्षा माग ४७

सवादात्मक कथोपकथन के रूप मे हैं। यदि दानलीला वास्तव में रसखान रिचत है तो ये छद उसमें क्यों नहीं स्थान पा सके <sup>7</sup> जिस दानलीला में रस-खान के तिद्विपयक लोकप्रिय उत्कृष्ट छंदों में से एक भी न हो, उसे रसखान रिचत मानने में संकोच होना स्वामाविक है। इस प्रकार के छदों के प्रतीक किम्निलिखत है—

(१)

दानी भयं नये माँगत दान सुनै जुाँ कस तो बाँधे न जैहाँ। रोकत हो बन में रसखान पसारत हाथ महा दुख पैहाँ। टूटै घरा बछराहिक गोधन जो घन है सु सबै घरि देहाँ। जैहै अभूषन काहु सखी को तो मोल छला के लला न बिकैहों।।

(२)

छीर जो चाहत चीर गहे ए जु लेहु न केतिक छीर ग्रँचही। चाखन के मिस माखन मांगत खाउ न माखन केतिक खैही। जानित ही जिय की रसखान सुकाहे को एतिक बात बढ़ैही। गोरस के मिस जो रस चाहत सो रस कान्ह जुनेकु न पैही।

(3)

नागर छैल है गोकुल मे पग सेकत सग सखा ठिंग तै हैं। जाहि न ताहि दिखावत आँख सुकीन गई अब तोसो करें है। हाँसी मे हार हर्यो रसखान जु जो कहुँ नेकु तगा टुटि जै है एक ही मोती के मोल लला सिगरे बज हाटहिं हाट बिकै है।।

६ म्यूनिसिपल म्यूजियम, प्रयाग की प्रति मे 'दानलीला' के वास्तिविक रिचयता विषयक कोई सकेत नहीं है। सभा की खोज के विवरणकार ने इसे रसखान रिचत माना है, किन्तु यह मान्यता निराकार जान पडती है।

सार यह है कि जब तक कोई पुष्ट प्रमाण प्राप्त न हो, इस दानलीला को रसखान-रिवत मानना ठीक नहीं कहा जा सकता।

डॉ॰ याज्ञिक के ये तर्क काफी सबल है। प्रस्तुत दानलीला की भाषा को देखते हुए भी ऐसा ही लगता है कि ये छंद रसखान द्वारा रचित नही हो सकते। पर यहाँ पर एक समस्या और उत्पन्न हो जाती है। सुजान-रसखान मे अब तक

\* \*\*

जितने छंदो का सम्रह किया गया है, वे छद इस बात के साथी है कि रमखान कृट्य भिवत-विषयक धारा के पूर्णतया अनुसरणकर्ता है। दानलीला इस धारा का प्रमुख प्रतिमाद्य है। सूरदास ने इस लीला का वर्णन बहुत ही विस्तार से किया है। उसके कृछ पद यहाँ उद्धृत करना आवश्यक जान पडता है—

ग्वालिनि यह भली निहं करित ।
दूब दिध घृत निर्ताह वेचित, दान देत उरित ।
प्रात ही 'लै जाति गोरस, वेचि ग्रावित राति ।
कही कैसे जानिय तुम, दान मारे जाति ।
कार्लिदी-तट स्याम बैठे, हर्माह दियो पठाउ ।
यह कर्द्या हिर दान मागहु, जाति नितिह चुराइ ।
तुम मुता ब्रजभानु की, व बडे नद-मुमार ।
सूर प्रभु को नाहि जानित, दान हाट बाजार ।

× × ×

यह सुनि हँमी सकल व्रजनारि।

श्राह सुनौ री बात नई इक, सिखए है महतारि। बिध माखन खैंगे की चाहत, मागि लेह हम गास। सूचे बात कही सुख पावै, बांधन कहत श्रकास। श्रव समझी हम बात तुमारी, पढे एक चटसार। सुनहु सूर यह बात कही जानि, जानती नंदकुमार।।

 $\times$   $\times$   $\times$ 

दान दिये विनु जान न पैही।
जब वैहीं ढराइ सब गोरस, तबहि दान तुम देही।
तुमसो बहुत लेन है मोकी, पहिनै ताति मुनाऊँ।
चोरी भ्रावति बेचि जाति हो, पुनि गोरस कहँ पाऊँ।
मौगति छाय कहा दिखराऊँ, को दही हमकी जानत।
सूर स्थाम तब कथी खालि हा, तुम मोकी नहिं मानत।।

× × ×

कहा हमिंह रिस करत कन्हाई।
यह रिस जाइ करों मधुरा पर, जह है कंस कन्हाई।
' अब हम कहाँ जाइ गुहरावे, बसति तिहारें गाउँ।
ऐसे हाल करत लोगिन के, कौन रहें इहि ठाउँ।
अपने घर के तुम राजा हो, सब का राजा कंस।
सूर स्थाम हम देखत बाढ़े, अब सीखे ये गंस।

मौसौ बात सुनहु वज-नारी।

इक उपखान चलत त्रिभुवन मैं, तुमसो कहो उघारी। कबहूँ बालक मुँह न दीजियै, मुँह न दीजियै नारी। जोइ मन करें सोइ करि डारे, मूँड़ चढ़त है भारी। बात कहत ग्रठिलाति जाति सब, हँसति देत कर तारी। सूर कहा ये हमको जाने, छाँछहि बेचनहारी॥

× × ×

यह जानति तुम नंद-महर-सुत ।

घेनु दुहत तुमकौ हम देखित, जबहि जाति खरिकहि उत । चोरी करत यहौ पुनि जानित, घर घर ढूँढत भाँडे। मारग रोकि भए अब दानी, वे ढँग कब तै छाँड़े। और सुनो जसुमित जब बाँघे, तब हम कियौ सहाइ। सूरदासप्रभु यह जानित हम, तुम ब्रज रहत कन्हाइ।।

कृष्ण-भक्तो की मौति स्वच्छंद काव्यधारा के किवयो ने भी इस लीला का वर्णन किया है। घनानद ने 'दानघटा' शीर्षक के अर्न्तगत इस विषय के १६ छद लिखे है। 'दानघटा' और रसखान की 'दानलीला' मे बहुत अधिक साम्य है, अत: यहाँ 'दानघटा' के समस्त छ शो को उद्धृत करना भ्रावश्यक प्रतीत होता है। ये छंद इस प्रकार हैं—

# सबैया

गोपी---

छैल नए नित रोकत गैल सु फैलत कापै म्ररैल भए ही। लै लकुटी हेंसि नैन नचावत चैन रचावत मैन-तए हो। लाज अँचे बिन काज खगी तिनही सी पगी जिन रग रए ही।
ऐंड सबै निकसैगी अबै घनम्रानंद आनि कहा उनए ही।। १।।
सबैया

श्रीकृष्ण —

है उनए सुनए न कछू उघटै कित ऐंड धर्मेड ध्रयानी। बैन बड़े बड़े नैनन के बल बोलित है वधी इती इतरानी। दान दियें बिन जान न पाइ है आइ है जो भिल खोरि विरानी। आगे अछूती गईं सो गई घनग्रानेंद स्नाज भई मनमानी।। २।। सर्वेगा

गोपी-

जाइ करो उहि माय पै लाड़ बढाय बढाय किये इतने जिन।
भीत की दौरनि खौरिन है मठता हठ ग्रौरिन सो समके बिन।
दान न कान सुन्यो कवहूँ कहूँ काहे को कोनें दया सु लयो किन।
टौड़िक लै घनग्रानंद डाटत काटत क्यों नहीं दीनता सो दिन।। ३।।
सवैया

श्रीकृष्ण -

देहिंगी दान जो ऐहै इतै नहीं पंहै अर्व मु किये को सबै फल।
वावा दुहाई सुहाई करों जिय जानि के मानि छुटै न कियें छल।
एक ही श्रोल दे जाहु चली भगरो मगरो मिटि वात परें सल।
नार्व पर्यो प्रवला घनग्रानद ऐंठित ग्वठित मोह कितं वल।। ४॥
सबैया

गोपी--

जीम सम्हारिन बोलित ही मुँह चाहत नयी श्रव साया थपेरे।
ज्यों ज्यों करी कछ कानि-कनीड त्यों मूढ चढे वढे श्रावत नेरें।
खाय कहा फल माय जने जिम देखी विचारि तिता-तन हेरें।
कज-कनेरिह फेर वडो घनश्रानद न्यारे [रही कर्ता टेरें॥ ४॥

### सबैया

श्रीकृष्ण—

लेहु भया गहि सीसन ते दिध की महुकी श्रव करनि करो कित । जैसे सो तैसे भए ही वनै घनग्रानद धाम धरो जित की तित । एकहि एक बराबरि जाहु करों अपने अपने चिंत को हित।
फोरि कै क्यों दुहूँ हाथ सकेदियें जो विधना घर बैठें दयो बित।। ६।।

## सवैया

गोपी--

गोद भरें बित घाम के जाय घरों गिह गोद सो माय के आगें।
पेट परे को लखें फल ज्यों निपजे हों सपूत सुभागिन जागें।
बॉटिहैं बोलि वधाई कमाई की जाति मैं जाते महा पित पागें।
वास दिये को यह गुन है घनआनंद जो छिन दोप न लागे।। ७।।
सवैधा

#### मध्मंगल-

नंद लला रससागर सों ललिता रिस की सिलला न बढैयै। नागरि श्रागरि हो सहु भाँति तुम्है श्रव कौन सी वात पढैयै। चोखन तोष नाँह उपजे घनम्रानद क्यो गुन दोष कहैयै। नेकु ढरे सुघरै सब काज श्रकाज इतो श्रपलोक चढ़ैयै।। ८।।

### सवैया

#### ललिता --

सुनि रे मधुमंगल। दान-कथा सु जथारुचि होत वृथा हठ है। कर म्रोड़ि दिखाय दया मृदु है चिलये बहु भाँति विनै करि नै। धनम्रानद ऐंठ ग्रमैठ किये कहा पैयत है रिझवारन पै। गुन गाय रिझयावहु देहिं म्रबं बृषमानलली की निछावर कै।। ६।। सबैया

#### सला-

स्याम सुजान सबै गुनखानि बजावत बैन महा सुर सॉचिन । ग्रंग त्रिभंग ग्रनंग-भरे दृग भौह नचाय नचावत नॉचिन । कीरतिदा कुलमंडन जौ निरखै भरि नैन बढै सुख-मॉचिन । दान हँसे चुिक है घनग्रानद रीझ नहीं सिक है हित-ग्रॉचिन ।। १०॥

#### सर्वया

#### सखी--

भायौ सखी चिल कुंज मै बैठि लखै घनग्रानद की सुघराई।

पाठन देहिं न एक सबै म्रिकले इन्हें छेकि करें मनभाई। भावती टेक रही बहु भाँति किये न बनै म्रित ही कठिनाई। लेता हो राधे बलाय कठ्यों करि म्राज मनी इतनी हम पाई।। ११।।

राजदुलार भरी इकसार सुभाय मथे मन डारित पी को।
कु ज चली सुखपुंज ग्रली सग भाल विराजत लाज को टीको।
लोचिन-कोरिन घोरिन छ्वै मुसिकानि मैं ह्वं दरसै हित ही को।
बोलिन बापुरी डारियै वारि लखैं घनम्रानंद रूप लली को।। १२॥

रग रह्यों मुन जात कह्यों उनह्यों सुखसागर कुंज मैं आएं। फैलि पर्यों रस को फगरो प्रति ही अगरो निबर्ट न चुकाएँ। काहूँ सँम्हार रही न पटू तन को तन मै घनआनंद छाएँ। प्रेम-पगे रिझवारन की तहँ रीझ कै रीझ ही लेत बलाएँ।।

# दोहा

दानफटा मिलि छ्वि-छ्टा, रसघारिन सरसाय । जियत पियत ग्रीर न छियत, रिसक-पपीहा पाय ।। १४ ।। दानघटा-रसपान के, चातक रिसक सुजान । च्छिन लखत चसके चखत, रखत तृषित ही कान ।। १४ ।। दानघटा सीचत सदा, मधुर केलि नव वेलि । ग्रालग्राल पिच रचि सुमन, लेत रिसक रस केलि ।। १६ ।।

इन उद्धरणों को उद्धृत करने से हमारा ताल्पर्य केवल यह दिखाना है कि कृष्ण-नाज्य के रचियताओं में दानलें ला का वर्णन करना एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण परम्परा थी। रसखान ने भी इस परम्परा का निश्चद ही पालन किया होगा। इनके नाम से जो दानलीला मिलती है, यद्यपि कुछ बातों को देखते हुए वह रसखान की प्रवृत्ति के अनुकूल नहीं जान पडती, तथापि यह कहने में सकोच नहीं होता कि अनेक बातों में यह परम्परा की प्रवृत्तियों का अनुसरण करती है, जैसा कि उपर्युक्त सूरदास और घनानन्द के छुंदों से प्रकट होता है। इसे रसखान द्वारा विरचित न मानने के दो ही कारण प्रवल है—

- १ इसकी भाषा रसखान की भाषा से मेल नही खाती।
- २. सुजान-रसलान मे अनेक पद ऐसे है जो दानलीला से सम्बिधत है श्रीर उनका इसमे समावेश नही किया गया।

इन कारगों का समाधान इस प्रकार किया जा सकता है-

१. जहाँ तक भाषा का सम्बन्ध है, किसी भी लोकप्रिय कार्य की भाषा का वही रूप नही मिलता, जो उसने अपनाया है। उनकी भाषा को उनके प्रशंसकों ने अपने अनुसार मोड दे दिये है। उदाहरण के लिए मीरा को लिया जा सकता है। मीरा की भाषा तो अपने मूल स्वरूप को ही छोड गई है। उदा-हरण के लिए ये पद देखिए—

'म्हाँ गिरधर रग राती, सैया म्हाँ ।। टेक ।।
पवरग बोला पहर्या सखी म्हाँ, झिरमिट खेलगा जाती ।
याँ झिरमिट माँ मिल्यो साँवरो, देल्याँ तग मगा राती ।
जिणरो पिया परदेश बस्याँरी, लिख-लिख भेज्याँ पाती ।
म्हारा पियाँ म्हारे हीयडे बसताँ, गा आवाँ गा जाती ।
मीराँ रे प्रभु गिरधर नागर, मग जोवाँ दिगा राती ।।

'में गिरधर रंगराती, सैयाँ मैं ।। टेक ।।
पचरंग चोला पहर सखी में झिरमिट खेलन जाती।
स्रोह झिरमिट माँ मिल्यो साँवरो खोल मिली तन गाती।
जिनका पिया परदेश बसत है, लिख-लिख भेजे पाती।
मेरा पिया मेरे हीय बसत है, का कहूँ स्राती जाती।।

एक ही पद की इन दोनों भाषात्रों में आकाश-पाताल का अन्तर है। इसी अकार रसखान की भाषा के विषय में भी कहा जा सकता है कि दानलीला के पदों की भाषा और प्रवृत्ति में इतना परिवर्तन होना असभव नहीं है। श्रुति-पथ से चलनेवाली भाषा का एक रूप रहता भी नहीं है।

२ जहाँ तक दूसरे कारण का सम्बन्ध है, इसके विषय में यह कहा जा सकता है कि रसखान ने स्वयं किसी संकलन की योजना नहीं की । इनके भक्तों ने ही इनके छंदों का सकलन किया है। पहले दानलीला से सम्बन्धित कुछ ही पद मिले होगे जिन्हें सुजान-रमखान में संग्रहीत कर दिया गया होगा और बाद में मिलने वाले श्रीर पदों को 'दानलीला' कीर्षक के अन्तर्गत रख दिया गया होगा। इस दृष्टि से विचार करने पर यह निष्कर्ष निकालना कठिन नहीं कि प्रस्तुत दानलीला में निहित भाव रसखान के ही हैं ग्रीर भाषा का परिवर्तन इनके भक्तो की देन है।

दानलीला में राघा और कृष्ण का संवाद है, ठीक वैसा ही जैसा सूरदास और घनानन्द में मिलता है। राघा दिंध माँगने पर कृष्ण की भरर्सना करती है और कृष्ण भी उस भर्सना का वैसे ही शब्दों में उत्तर देते है। स्फूट पद—

स्फुट पदो के अन्तर्गत पाँच पद संग्रहीत है। प्रथम पद में कृष्ण भीर गोपी का संवाद है। मार्ग में जाती हुई किसी गोपी को कृष्ण छेड देते है। इस पर वह चिढ जाती है और कृष्ण को भला-बुरा कहने लगती है। इसी बात पर दोनों में वाद-विवाद प्रारभ हो जाता है। यह वाद-विवाद इस प्रकार है—

कृष्ण—यदि तू अपने मन में इतनी होशियार वनती तो इस रास्ते से निक- लती ही क्यो है ?

गोपी—यह रास्ता तेरे बाबा का नहीं है। श्रौर न पहले-पहल ही इस रास्ते से जा रही हूँ। पहले भी इस रास्ते से गई थी, तब किसी ने कुछ नहीं कहा। यह रास्ता तो सभी के चलने के लिए हैं। श्रन. तुम हमारा रास्ता वयो रोकते हो ? हमे छोडकर या तो सीधे-सीधे यहाँ से चले जाग्रो, श्रन्यथा हम तुम्हारी शिकायत तुम्हारे पिता नन्द मिहिर से कर देगी।

दूसरे पद मे भी गोपी द्वारा कृष्ण की भरसंना का वर्णन है। गोपी की फटकारे सुनकर कृष्ण को कोध ग्रा जाता है ग्रौर वे उसके सिर से दही की मटकी उतार कर पृथ्वी पर फेक देते है। मटकी फूट जाती है, दही नालियों में बहने लगती है। तब विवश होकर गोपी उनसे दूसरे दिन मिलने का वचन देती है।

तीसरे पद मे फाग का वर्णन है। कोई गोपी अपनी सखी को कृष्ण के साथ फाग बेलने के लिए प्रेरित करती है।

चौथे पद में भी फाग का वर्णन है। कोई गोपी कुष्ण को फाग खेलने के लिए घर से बाहर निकलने के लिए ललकारतो है और जब कृष्ण बाहर आप जाते हैं तो उनसे विजली की तरह लिपट जाती है।

#### समीका माग

पाँचवे पद मे उस विरहिग्गी गोपी का वर्णन है जिसे सास और ननद ने कृष्ण से फाग खेलने की अनुमति नहीं दी।
संविष्य पद

इस शीर्षक के ग्रन्तर्गत १० छंद है। डा० याज्ञिक ने श्रनेक प्रमाणो द्वारा यह सिद्ध किया है कि ये छंद रसखान-रचित नहीं है। पहला पद है—

हेरत कुंज भुजा घरे स्याम सो नेक तब हैं हँसती न लुगाई। लाज न कानि हुती जिय मॉझ सुभेटत जो मग माहि कन्हाई। हेरै परै न गुपाल सखी इन जोबन स्नानि कुमात चलाई। होत कहा स्रव के पछताए जो हाय ते छूटि गई लरिकाई।।

यह सबैया किसी रामगोपाल किव का रचा हुआ है। प्रबोध रस सुधा-सागर में इसे राजगोपाल के नाम से ही सगृहीत किया गया है। नवीन ने भी इसे राजगोपाल के नाम से ही दो बार उद्धृत किया है। एक बार परकीया के वर्णन में और दूसरो बार बजकेलि के वर्णन में। सरदार किव के श्रृंगार-संग्रह में भी यह छद रामगोपाल के नाम से ही मिलता है। इस सबैया की तीसरी पंवित के पूर्वाद्ध में रायगोपाल (गुपाल) की छाप भी ग्रंकित है।

दूसरा पद है--

'मीरा की चटक ग्रीर लटक नव कुंडल की,

भौह की मटक मोहि ग्रांबिन दिखाउ रे।

मोहन सुजान गुन रूप के निधान कान्ह,

बाँसुरी बजाय तन तपन सिराउ रे।

ए हो बनवारी बिलहारी जाऊँ तेरी ग्राज,

मेरी कुज ग्राय नेक मीठी तान गाउ रे।

नंद के किसोर चितचोर मोरपख बारे,

बंसीवारे साँवरे पियारे इत ग्राउ रे ॥'

'शिवसिंह-सरोजकार' ने इस किवत्त को ग्रादिल किव द्वारा रिवत माना है। इसीलिए उसने 'मोहन सुजान' के स्थान पर 'ग्रादिल सुजान' पाठ दिया है।

तीसरा छंद है-

'तट की न घट पर मग की न पग घरे. घर की न कछ कर वैठी भरे सांसु री। सूनि लोट गई एक लोट पोट भई, एक एकनि के दगनि निकसि आए आंस् री। रसखान सो सबै व्रज बनिता विध. कहे भई कुल हाँसू री। वधिक कहाय हाय उपाय वांस डारियं कटाय, नाहि करिये उपजैगो बांस नाहि बाजे फेरि बांसुरी ॥' 'शिवसिंह-सरोजकार' ने इसे रसनायक कृत माना है और 'कहै रसलान' के स्थान पर 'कहे रसनायक' पाठ दिया है। चौथा पद है-

'भिक्षुक तिहारो कहाँ बिल मलगाला जहाँ,

सर्पन को संगी कहाँ ह्व है छीरिनिधि मे।
ऐ री बहुरंगी बैलवारी कहाँ नाचत है,

कीने तिरभंगा कही ह्व है ग्वालगन मे।
चाउर चवैया कहाँ होय है सुदामा पास,

विष को ब्रहारी कहाँ पूतना के घर मे।
सिन्धु सुता श्रान मिली तक सो तरक करी,

गिरजा मुसकाति जाति झारी निए कर मे।

केवल प्रभुदत्त ब्रह्मचारी द्वारा सम्पादित 'रसखान पदावली' मे यह कवित्त रसखान के नाम से मिलता है। यह कवित्त संस्कृत-कवियो की प्रवृत्ति के ग्राधिक निकट है। ग्रत: निषचय ही यह संस्कृत के किसी प्लोक का श्रनुवाद है। पाँचवा पद है—

> 'खेलिए फाग निसक ह्वं आज मयकमुखी कहै भाग हमारो। लेहु गुलाल दुश्री कर में पिचकारिक रंग हिये महें डारो। भावें सु मोहि करो रसखान जूर्पाव परो जिल यूँघट टारो। बीर की सोह हों देखिहों कैसे श्रवीर तो श्रीख बचाय के दारो।

# 'स्वतंत्र भारत'

५ मार्च सन् १६२८ के होली विशेषाक मे श्री पूत्त्लाल शर्मा ने यह सवैया रसखान के नाम से उद्धृत किया है। शर्मा जी को यह सवैया कहाँ से सला, इसकी श्रोर कोई संकेत नहीं किया गया है। नवीन किव इसे रसखान- फ़ित न मानकर किसी अन्य अज्ञात किव द्वारा रिचत मानते हैं। इस सवैये के श्रंश 'भाव सुमोहि करो रसखान' के स्थान पर 'भाव तुम्हे सु करो मुहि लालन' याठ भी मिलता है। नवीन ने वसंत ऋतु के श्रन्तर्गत फाग-प्रसग मे इस सवैये को उद्धृत किया है।

छठा छद है —

'नन्द महर के बगर तनु, श्रब मेरे को जाय। नाहक कहें गढि जायगो, हित काँटो मन पाय।।'

यह दोहा रसनिधि-कृत 'रतन हजारा' का है। हिन्दी शब्द-सागरकार ने भूल से इसे रसखान का मान लिया है।

सातवाँ छंद है-

'सुरतर लतानि चार फल है लिलत कैधीं,

कामधेनु घारा सम नेह उपजावनी।

कैधीं चिन्तामनिन की माल उर सोभित,

विसाल कठ मे घरे है जोति मलकावनी।

प्रभु की कहानी ते गुसाई की मधुर वानी,

मुवित सुखदानी रसखानि मन भावनी।

खाँड की खिजावनी सी कद की कुढावनी सी,

सिता को सतावनी सी 'सुघा सकुचावनी।।'

(वर्ष ५, खंड १, श्रावरा १६८७ वि० मे)

'कल्याण' मासिक पित्रका मे यह किवत प्रकाशित किया गया था। इसे रसखान-कृत मान लेने का भ्रम सभवत 'मुक्ति सुखदानी रसखानि मनभावनी' के कारण हुम्रा है। इसे रसखान-कृत मान लेने का भ्रमी तक कोई दृढ प्रमाण उपलब्ध नहीं हुम्रा है। ग्राठवाँ पद है -

'श्रंग भभूत लगाये महा सुख है को उ ऐसी सो प्रेमहु पागै। नाथ को नाम सुनै विगसै हियो कान्ह को नाम सुनै अनुरागै। जोग लिए हिर प्यारो मिलै तो पै कान कटाये कहा दुख लागै। मोहन के मन मानी यही तो सबै री कहाँ मिलि गोरख जागै।।' यह सबैया किसका रचा हुम्रा है, यह बताना ग्रसभव है। नबीन ने इसे किसी नाथ किव का माना है। यह भ्रम नाथ शब्द के कारण हुम्रा है। यह शब्द नाथपथियों के लिए प्रयुक्त हम्रा है।

नवॉ पद है --

'कैंसा है यह देश निगोरा! जग होरी व्रज होरा! मैं जल जमुना भरन जात रही, देखि वदन मेरा गोरा! मोसो कहैं चलो कु जन मे, तनक-तनक से छोरा! परे श्रॉखिन मे डोरा!! जियरा देखि उरात सखी री, लाज भरम को श्रोरा! का बूढे का लोग लुगाई, एक ते एक ठिटोरा! न काहू सो काहू को जोरा! मन मेरी हर्यो नन्द के ने सिंख, चलत लगावत चोरा! कहै रसखान सिखाइ सखन सो, सब मेरा श्रग टटोरा!

इस पद को श्री अिखलेश मिश्र ने १० सितम्बर १८६० के 'स्वतत्र भारत' मे रसखान का मानकर उद्धृत किया है। इस भ्रम का कारण 'कहै रसखान' वाक्याश है। यहाँ रसखान का अर्थ कृष्ण है।

दसवाँ पद है ---

'परम चतुर पुनि रिसक वर, कैंसो हू नर होय। विना प्रेम रूखो लगै, बादि चतुरई सोय॥' गीता प्रेस गोरखपुर से प्रकाशित 'प्रेमयोग' नामक पुस्तक मे यह दोहा रसखान के नाम से दिया गया है। ग्रन्यथा कोई प्रमारा उपलब्ध नही होता।

# रसखान का प्रेम-दर्शन

प्रेम शब्द 'प्रिय' का भाववाचक रूप है। 'प्रिय' शब्द का ग्रथं है तृष्ति प्रदान करने वाला—प्रीणातिति प्रिय.। अतः प्रेम उस प्रभाव को कह सकते हैं जो हृदय को ग्रानंन्द देकर तृष्त करने वाला हो।

प्रेम-भाव की महत्ता श्रसिदम्ध है। इसीलिए भारतीय एवं पाश्चात्य साहित्य दोनो मे इसके स्वरूप का विस्तार से प्रतिपादन किया गया है। भारतीय श्राचार्यों के एतद्विषयक प्रमुख मत निम्नलिखित हैं—

१ चित्त रूपी समुद्र में जब सत्व गुण का जल भर जाता है तो उसमें दृष्टि, परिचय, हाई तथा प्रेम नाम की चार प्रकार की तरगे उठा करती है। प्रेम का मूलोपादान आत्मा का सत्व गुण है। विषय तो केवल निमित्त कारण है। वह उद्दीपन है और भाव की जिस स्थिति को प्रेम कहते हैं, वह अनुभूति की चरम कोटि है। उसमे पूर्व तीन विकास-कम दृष्टि परिचय और हाई समाप्त हो लेते है। इनमे दृष्टि चित्त की वह दृत्ति है जिसमे चंचल चित्त विषय की श्रोर हठात् प्रदृत्तहोता है। परिचय से विषय के विविध संस्कार मन मे उत्पन्त होते है। दोषो पर ध्यान न देना हाई है। जीव मे आत्मा का हो रूप जो रस है वह जिस उपाधि का आश्रय लेकर प्रागर बनता है, वह उपाधि प्रेम है; अर्थात् प्रेम रसमय आत्मा के बहिविकास का साधन है, उसी का ग्रंभूगत तत्त्व है।

—प्रेसरसायनकार विश्वनाथ

२. श्रंत करण की वृत्ति जिससे वस्तु के संयोगकाल मे भी वियोग-सा बना रहता है, प्रेम है।

—-शाडिल्य

३ चित्त की द्रवावस्था को प्रेम कहते है।

- ग्राचार्य भरतः

द. उन्माद — उन्माद का अर्थ हे पागलगत । प्रेमी मे जब अपने प्रिय के अति इतना ममत्व आ जाता है कि वह उसके बिना पागल-सा बन जाता है तो उसकी यह दशा उन्माद कहलाती है। उन्माद गुरा के उदय होने पर महाभाव की दशा आती है। इस दशा में सयोग के कल्प निमेप की भाँति और वियोग के निमेष कल्प की भाँति प्रतीत होते हैं।

प्रेम के गुर्गो पर दृष्टिपात करने के उपरात भ्रव यह जान लेना आवश्यक है कि प्रेम के कितने भेद होते हैं। इस वर्गीकरण के नीन आधार हो सकते हैं—

- १, प्रेम की यात्रा का आधार।
- २. प्रेम के आलम्बन का आधार।
- ३. प्रेम के स्वरूप का आधार।

प्रेम की मात्रा के आधार पर प्रेम के तीन भेद हैं— उत्तम, मध्यम और अधम। प्रेम के आलम्बन के आधार पर प्रेम के अपार भेद हो सकते हैं। यथा— देश-प्रेम, जाति-प्रेम, मानव-प्रेम, पशु-प्रेम, पक्षी-प्रेम, पुस्तक-प्रेम, हुग्व-प्रेम, आदि। प्रेम के स्वरूप के आधार पर प्रेम के दो भेद है— पार्थिव प्रेम और अपार्थिव प्रेम। पार्थिव प्रेम के भी दो भेद होते है— प्राकृत प्रेम और सात्विक प्रेम। इन्हें पाश्चात्य आचार्यों ने क्रमश. 'नैच्यूरल लव' (Natural Love) श्रीर 'प्लेटोनिक लव (Platonic Love) कहा है।

सहज मानव-प्रेम ही को प्रकृत प्रेम कहा जाता है। पाथिव आलम्बन के प्रति पाथिव आश्रय की सहज वासनात्मक प्रगुयाभिव्यवितयाँ इसी प्रेम के अन्तर्गत गाती हैं। दूसरे शब्दों में कह सकते है कि नर-नारी की सहज प्रीति ही प्रकृत प्रेम है। ऐसे प्रेम का आलम्बन पाथिव होता है, ग्रत जरीर-सुख की उत्कट इच्छा से प्रेरित होकर जिस प्रेम का निवेदन किया जाता है, वह स्वभावत ही वासनात्मक होता है। रीतिकालीन काव्य में ऐसे ही वासनात्मक प्रेम की ग्रिसव्यक्ति है।

सारिवक प्रेम इस प्रेम से भिन्न होता है। प्लेटो ने म्रात्मा की प्रीति का वर्णन किया है। उसने पायिव म्रालम्बन के प्रति म्राव्यी म्राक्षा ग्रयवा वासनायुक्त शुद्ध प्रीति भीर शुद्ध राग को ही सारिवक प्रेम की संज्ञा दी है। समीक्षा भाग ६३

सहज ऐन्द्रिय सुख से ऊपर का प्रेम ही आत्मा की प्रीति है। ऐसे प्रेम में वस्तुतः वासना का परिष्कार एवं उन्तयन हो जाता है और वह वासना त्याग तथा सयम का प्रतिरूप बन जाती है।

जिस प्रेम का आलम्बन अपार्थिव हो, उसे अपार्थिव प्रेम कहते हैं। अपा-थिव प्रेम को चार भागो में विभक्त किया जा सकता है—

- १ श्रपार्थिव श्रालम्बन के प्रति श्रपार्थिव श्राश्रय की वासनामूलक प्रग्या-भिव्यक्ति ।
- २. सगुण साकार अपार्थिव श्रालम्बन के प्रति अपार्थिव आश्रय की दाम्पत्य प्रशायाभिन्यक्ति।
  - ३. सगूण निराकार के प्रति मानव-श्रातमा की रीति-भावना ।
- ४. निर्णु ए। निराकार के प्रति मानव आत्मा की ज्ञानमूलक आनंदबद्ध प्रणयाभिव्यक्ति।

श्रपार्थिव ग्रालम्बन के प्रति श्रपार्थिव ग्राश्रय की वासनामुलक प्रणया-भिव्यक्ति सगुरा साकार के प्रति ही सम्भव है। ग्रत: सगुण ग्रीर साकार ग्रपा-र्थिव श्रालम्बन श्राश्रय की भावना के लिए नितात श्रावश्यक है। पार्वती-शिव, राधा-कृष्ण, सीता-राम का शक्ति ग्रीर परम पुरुष के रूप मे वर्णन ग्रपार्थिय प्रणयमुलक प्रेम है। सगुरा साकार अपाधिव आलम्बन के प्रति अपाधिव आध्य की दाम्पत्य प्रणयाभिन्यवित मे पायिव आश्रय सगूण और साकार अपायिव श्राश्रय मे वासना का आरोप कर लेता है। फलत. ऐसे प्रेम मे ऐन्द्रिय भावना का समावेश हो जाता है, किन्तू आलम्बन की श्रपाथिवता के कारण ऐन्द्रिय भावना उदात्त रूप मे ही व्यक्त होती है। सगुरण निराकार के प्रति मानव-श्रात्मा की रीति-भावना मे पार्थिव ग्राश्रय का रति-भाव साकार के प्रति ही सम्भव है, निराकार के प्रति नहीं। इसका कारण यह है कि निराकार ब्रह्म प्रेम का माश्रय नहीं हो सकता। प्रेम के लिए प्रतिपादन, प्रतिक्रिया ग्रावश्यक है जो सनूरा हारा ही सम्भव है, निर्गु ए ढ़ारा नहीं । अतः साहित्य में कई स्थानो पर अपा-यिव ग्रालम्बन को सगुण निराकार-रूप मे चित्रित करके ग्रात्मा का उसमे रति-भाव ग्रारोपित किया है। सुफी कवियों की प्रेममयी तथा सन्त-कवियो की रहस्यमयी भनित ऐसी ही है। निर्णु श्रीर निराकार के पति रति-भाव का प्रद-

र्शन नहीं हो सकता, श्रत: निर्गुण निराकार के प्रति मानव-प्रात्मा की ज्ञानबद्ध प्रणयाभिव्यवित में प्रेम को आनंदमग्नता की संज्ञा दी जाती है। ज्ञानमूलक होने के कारण इस प्रेम के क्षेत्र से बाहर की वस्तु माना जा सकता है, किन्तु तथ्य यह नहीं है। इस अपार्थिव सम्बन्ध मे भावना की मग्नता है, इसीलिए इसे प्रेम ही कहा जायेगा। उपनिषदों मे आत्मा के इसी आनंद की व्याख्या की गई है।

### रसखान का प्रेम-दर्शन

रसखान ने प्रपायिव प्रेम का निरूपण किया है। इन्होंने स्पष्ट कहा है कि राधा और कृष्ण ये दोनो ही प्रेम के आलम्बन है, प्रेम वाटिका के मालिन और माली है। प्रेम-तत्त्व स्वोध और सर्वगम्य नहीं है। श्रतः इस तत्त्व को सभी मनुष्य नही जान सकते । पर विडम्बना यह है कि प्रेम के जाता होने का सभी दावा करते है। जो व्यक्ति प्रेम-तत्त्व को जान जाता है, वह ससार के सभी दुखों एवं क्लेशो से मुक्त हो जाता है। प्रेम प्रगम, प्रमुपम, श्रमित श्रीर सागर के समान गंभीर होता है, जो इस प्रेम-सागर के समीप ग्रा जाता है वह फिर यहाँ से लौट कर वापिस नही जाता । प्रेम कमल-नाल से भी पतला होता है. तलवार की घार पर चलने की भाँति दृष्कर होता है। इसका मार्ग सीघा भी है और टेढा भी। इस प्रकार प्रेम-तत्त्व अनुपम और विलक्षण है। ज्ञान की शोभा भी प्रेम से ही है। कोई व्यक्ति चाहे जितना गुणवान वन जाय, पर यदि उसमे प्रेम-तत्त्व नही है तो उसका ज्ञान फीका और निस्सार है। वेद, प्राण, श्रागम, स्तुति सभी का सार प्रेम है। बिना प्रेम के हृदय मे भगवद-भनित का श्रंकुर प्रस्फुटित नहीं होता। प्रेम के विना किसी भी प्रकार के श्रानन्द का श्रनुभव नहीं हो सकता । प्रेम ज्ञान, कर्म ग्रादि सभी उपलब्धियों से श्रेष्ठ है, क्योंकि ज्ञान, कर्म, उपासना ये सब अहंकार के कारण है। जब तक हृदय में प्रेमी-उत्पत्ति नहीं होती, तब तक किसी भी साधना श्रथवा कर्म के प्रति मनुष्य में दृढ निश्चय की भावना नहीं आती।

जो प्रेम संसारिक आकर्षणो से उत्पन्न हुआ करता है, वह पायिव प्रेम है। इसे सच्चा प्रेम नही कहा जा सकता । सच्चे प्रेम मे, अपायिव प्रेम में, गुण, यौवन, रूप, धन स्वार्थ और कामना ग्रादि कारण नहीं होते; अर्थात् यह सबसे रहित मानस का सहज भाव होता है। प्रेम भगवान् की भाँति सर्वेन

व्यापक तत्त्व है। इसीलिए इस ससार में अन्य सभी वस्तुओं को देखा जा सकता है, उनका वर्णन किया जा सकता है, पर प्रेम और भगवान् ये दो तत्त्व ऐसे हैं जिन्हें न तो देखा जा सकता है और न जिनका वर्णन किया जा सकता है। प्रेम ऐसा ज्ञान है जिमे प्राप्त कर लेने के पश्चात् अन्य किसी ज्ञान को प्राप्त करने की श्रावश्यकता नहीं रह जातो। मित्र, स्त्री, वन्धु, पुत्र, आदि के प्रति मनुष्य के मन में यद्यपि स्वाभाविक प्रेम होता है, पर इसे सच्चा प्रेम नहीं कहा जा सकता। सच्चा प्रेम किसी भी प्रकार के कारण की अपेक्षा नहीं रखता। वह सदैव समान रहता है और सदैव प्रिय की हित-कामनाओं से परिपूण होता है। इस सपार में अपने तन की ममता सर्वाधिक मानी जाती है, पर सच्चा प्रेम इससे भी अधिक प्यारा होता है। इस प्रेम को प्राप्त कर लेने के पश्चात् प्रभु-प्राप्ति की भी इच्छा नहीं रह जाती। ऐसा ही प्रेम अलौकिक शुद्ध, शुभ और सरस कहलाता है।

इम प्रेम के प्रनेक नाम तथा रूप हैं। कोई इसे फाँसी कहता है कोई तलवार कहता है, कोई नेजा कहता है, कोई भाला कहता है, कोई बरछो कहता है, कोई तीर कहता है ग्रोर कोई ग्रनोखी रक्षा करनेवाली ढाल बताता है। इस प्रेम की मार इतनी सरस होती है कि जिसको यह मार पड जाये, वह इसके ग्रानन्द में सब कुछ भूल जाना है। इस प्रेम में द्वैत भावना नहीं रहती, वरन् दोनो प्रेमी मिलकर एकाकार हो जाते हैं। जहाँ द्वैत-भावना बनी रहेगी, वहाँ सच्चे प्रेम का ग्रभाव होगा। इसीलिए इस प्रेम को सब प्रकार की मुक्तियों से श्रेष्ठ माना गया है। प्रेम का प्रभाव नाश का कारण है। प्रेम से ही समार की स्थिति है। भगवान भी प्रेम के ग्राधीन होते हैं। जो प्रेम ग्रानन्दपूर्ण, स्वाभाविक, निस्वार्थ, ग्रवल, महान् ग्रीर एकरस होता है, वही शुद्ध प्रेम कहलाता है। शुद्ध प्रेम स्वलाता है। शुद्ध प्रेम स्वय ही श्रवण भी रक्ष है। यही स्वय कारण ग्रीर कार्य है, कर्त्ता, कम, किया ग्रीर करण भी यही स्वयं है। कहने का भाव यह है कि ग्रलोकिक प्रेम की महत्ता, ग्रीर उसका स्वरूप वैविध्यपूर्ण है, ठीक उसी प्रकार जिस प्रकार ईश्वर नाना रूपधारी एवं नामधारी है।

रसखान का यह प्रेम-दर्शन भारतीय पद्धति पर श्राधृत है । निम्नलिखि

कतिपय तुलनात्मक उद्धरणो से यह मान्यता सिद्ध होती है-

- 'लोक वेद मरजाद सब, लाज काज संदेह ।
   देत बहाये प्रेम करि, विधि-निषेव को नेह ॥'
  - ---रसखान

'सर्वमेव तदा सिद्धं, कर्त्तव्यं ना विशिष्यते ।'

—बोघसार

२ 'बिन गुन जोबन रूप घन, बिन स्वारथ हित जानि। शुद्ध कामना तें रहित, प्रेम सकल रसखानि।'

--- रसखान

'गुर्गरहित, कामनारहितं प्रतिक्षरा वर्धमानमविच्छन्न सूक्ष्मतरमनुभव-रूपम्।'

---नारद-भिनतसूत्र

३ 'जिहि पाए वैकुण्ठ श्रर, हिरहू की निह चाहि। सोइ श्रलोकिक शुद्ध सुभ, सरस सुप्रेम कहाहि॥'

----रसखान

'यत्प्राप्य न किञ्चिद्वाञ्छति, शोचिति, न द्वेष्टि, न रमते, नोत्साहो भवति।'

---नारद-भिवतसूत्र

४. 'दो मन इक होतें सुन्यी, पै वह प्रेम न झाहि। होय जबहिं हैं तनहुँ इक, सोई प्रेम कहाहि॥'

— रसखान

'प्रेमानन्दप्रकारेसा द्वैत विस्मरण गतम्।

—वोधसार

४. 'याही तें सब मुक्ति ते, लही बडाई प्रेम। प्रेम भए निस जाहि सब, बँधे जगत के नेम।।'

--रसखान

'सालोक्य साष्टि सामीप्य सारूप्यैकत्वमप्युत । दीयमानं न गृह्णुन्ति विना मत्सेवनं जनाः ॥'

--- भागवत

सगीक्षा माग ६७

६. 'हरि के सब आघीन पै, हरी प्रेम आघीन। याही तें हरि आपु ही, याहि बडप्पन दीन॥'

--रसखान

'श्रह भनतपराघीनो ह्य स्वतन्त्र इव द्विज। साधुभिर्गस्त हृदयो भत्तैर्भनतजनप्रिय:॥'

—भागवत

श्रन्त मे, रसखान का प्रेम दर्शन भारतीय दर्शन पर श्राघृत है। भारतीय दर्शन मे प्रेम को जिस रूप मे विग्तित किया है, शुद्ध प्रेम का जो वैविध्य दिखाया है, वही रूप रसखान ने प्रेम-वाटिका मे प्रतिपादित किया है।

### रसखान की भिनत-पद्धति

'भिनत' शब्द की उत्पत्ति 'भज्' घातु से हुई है जिसका अर्थ है भजन। इसिलए भिनत का अर्थ हुआ भगवान् का भजन अथवा स्मरण। मनुष्य आनन्द प्राप्त करने का अनादिकाल से ही इच्छुक रहा है और इसके लिए सदैव प्रयत्त-शील रहा है। इन्द्रियो के सहयोग से भी आनन्द प्राप्त होता है, पर इसे वास्तिक श्रानन्द नहीं कहा जा सकता, वयोकि यह सासारिक, शणिक और दु ख-प्यंवसायी है। इसी सत्य को गीता में इन शब्दों में प्रतिपादित किया गया है—

'ये हि संस्पर्शेजाभोगा दुखयोनय एव ते। स्राचन्तवन्त: कौन्तेय न तेपुरमते वृध:।।'

इसीलिए बुद्धिमान लोग इन सासारिक सुखो की ग्रोर श्राकिपत नहीं होते। महिंप पतजिल ने भी विवेकी के लिए संसार के समस्त भोगो को दुख का कारण बताया है—

'परिखामताप सस्कार दुखैर्यु णवृत्तिविरोधाच्च सर्वमेवदुः स विवेकित ।'

मभी ग्राचार्यो ने इस मत को एक स्वर से स्वीकार किया है कि वास्तिवक
ग्रानन्द तो भगवत्सान्निध्य से ही प्राप्त हो सकता है। इसी सान्निध्य के
सान्निध्य का प्रयास भिवत है। इस सान्निध्य को प्राप्त करने के लिए दो मार्ग
प्रमुख माने गये है—प्रवृत्तिमार्ग ग्रीर निवृत्तिमार्ग। प्रवृत्ति मार्ग का ग्रथं है गरीर
की स्वाभाविक प्रवृत्तियो द्वारा परमेक्ष्यर को प्राप्त करना, ग्रथित् विपयो को
भगवदोन्मुख कर देना। इस मार्ग के दो भेद है—कर्ममार्ग ग्रीर भिवतमार्ग।
निवृत्ति मार्ग का ग्रथं है प्रतिकूल वृत्तियो की निवृत्ति करके विवेदः द्वारा
ग्रनात्म को त्यागते हुए भगवान् का साक्षात्कार। इस मार्ग के भी दो भेद हे—
योगमार्ग ग्रीर ज्ञानमार्ग। योगमार्ग का ग्रथं है विपयो से चित्तवृत्तियो का निरोध
करके ईश्वर मे सगमन करना, ग्रीर ज्ञानमार्ग का ग्रथं है श्रात्म-ग्रनात्म का भेद

करता। निष्कर्षत: कहा जा सकता है कि भगवप्राप्ति के चार मार्ग है—कर्म-मार्ग, भिक्तमार्ग, योगमार्ग ग्रौर ज्ञानमार्ग। इन मार्गों मे भिक्तमार्ग को ही सर्वश्रेष्ठ बताया गया है, क्यों कि यह सहज साध्य है—

'अन्यस्मात् सौलभ्य भक्तौ ।'

द्याचार्यो हारा भिन्त की भिन्त-भिन्न परिभाषाएँ दी गई है। महर्षि नारद के म्रनुसार भिनत परमप्रेमरूपा स्रोर भ्रमृतस्वरूपा है जिसे प्राप्त करके मनुष्य सिद्ध, भ्रमर तथा तृष्त हो जाता है——

'त्वस्मिन् परमप्रेमरूपा अमृतरूपा च। यल्लब्ध्वा पुमान् सिद्धो भवति, अमृतो भवति, तृप्तो भवति ।

भक्तराज शांडिल्य ने ईश्वर मे प्रगांढ अनुरिक्त को भिक्त कहा है—-

भागवतकार के श्रनुसार मासारिक विषयो का ज्ञान देने वाली इन्द्रियो की स्वाभाविक प्रवृत्ति निष्काम रूप से जब भगवदोन्मुख हो जाती है तो उसे भ<sup>न्</sup>तत कहते है—

'देवाना गुण्णिंगानामनुश्रविक कर्मणा सत्व एवैक मनसो वृत्ति: स्वाभाविकी त् याऽिनिमित्ता भागवती भिवतः सिद्धेर्गरीयसी।'

रूपगोस्वामी के मत से श्रीकृष्ण का श्रनुकूल रूप मे श्रनुशीलन जिसमे अन्य किसी प्रकार की श्रीमलाषा न हो श्रीर जिस पर ज्ञान, कर्म श्रादि का श्रावरण न हो, भिनत कहलाता है——

> 'ग्रत्माभिलाषिता शून्य ज्ञान कर्माद्यनावृतम् । श्रानुकूल्येन कृष्णानुषीलं भिवतरुत्तमा ॥'

बल्लभाचार्य के अनुचार भगवान के महात्म्य का ज्ञान रखते हुए उनमे सबसे अधिक दृढ स्नेह करना भिवत है—

'महात्म्य ज्ञानपूर्वस्तु सुदृढः सर्वतोऽधिकः। स्नेहो भक्तिरिति प्रोक्तस्तयामुक्तिनं चान्यया॥'

इन सभी परिभाषात्रों में एक तत्त्व सर्वथा विद्यमान है। वह है ईश्वर के प्रति अनुराग। प्राय. सभी भक्त-सम्प्रदायों ने अनुराग को भक्ति का अनिवार्य अग माना है। बल्लभीय सम्प्रदायी हरिराम अनुराग की महत्ता इन ज्ञब्दों में प्रतिष्ठित करते हैं—

'सो ठाकुर जी भक्त के स्नेहवश होय भक्त के पाछे-पाछे डोलते है। सो जहाँ ताई ऐसो स्नेह नहीं होय तहाँ ताई महात्म्य रखनो.....तासो महात्म्य विचार ग्रीर ग्रपराध सो डरपै तो कृपा होय। जब सर्वोपरि स्नेह होयगो तव ग्रापही ते स्नेह एसी पदार्थ जो महात्म्य कूँ छुडाय देयगो।'

भक्ति के अनेक भेद है। इसके विभाजन के मुख्यतया चार श्राधार माने जाते है---

- १. साधना का ग्राधार।
- २. अधिकारी का आधार।
- ३ प्रेरणा का ग्राधार।
- ४. विकास का श्राचार।

साधना के ग्राधार पर, भागवतकार ने भिवत के नौ भेद किये हैं — श्रवण, कीर्तन, स्मरण, पादसेवा, ग्रचंन, वन्दन, दास्य, सख्य ग्रीर ग्रात्मिनवेदन। ग्रप्टछाप के प्रमुख किव नन्ददास ने पहले छ भेदो को दो भागो के ग्रन्तगंत सपादित किया है—नादमार्ग ग्रीर रसमार्ग। पहले तीन प्रकार ग्रथांत् श्रवण, कीर्तन ग्रीर स्मरण नादमार्ग के ग्रीर पादसेवा, ग्रचंन तथा वन्दन रसमार्ग के ग्रन्तगंत ग्राते हैं।

अधिकारी के आधार पर भिवत के चार भेद माने गये हैं— सात्विकी, राजसी, तामसी और निर्णुं या। जो भवत पापों के नाश के लिए अपने पाप-पुण्य सब भगवदापित कर देता है और अनन्य भाव से ईण्वर में आसिवत रखता है, उसकी भिवत सात्विकी कहलाती है, राजसी भिवत लौकिक विषय, यश, ऐश्वर्य आदि को दृष्टि में रखकर की जाती है। तामसी भिवत में हिसा, दम्भ, कोधादि के वशीभूत होकर इच्छाओं की पूर्ति के लिए भगवत-उपासना की जाती है। निर्णुण भिवन में परमेण्वर को सब में सम भाव से व्याप्त जानते हुए अपने समस्त कर्म परमेण्वर को अपित किये जाते है। इसमें निष्काम आसिवत रहती है।

प्रेरणा के आधार पर भिवत के अनेक भेद हो सकते है, क्योंकि प्रेरणाओं की कोई संख्या निर्घारित नहीं की जा सकती। गीता में आर्त, जिज्ञासु, अर्घार्थी और ज्ञानी ये चार प्रकार के भक्त वताये गये है— 'चतुर्विघा भजन्ते मा जना सुकृतिनार्जुन.। स्रातों जिज्ञासूरथीं ज्ञानी च भरतर्षभ।'

इन्ही भक्तो के आधार पर भिवत के भी चार भेद किये जा सकते है। मार्त भक्त की भिवत तामसी, जिज्ञासु की सात्विकी. अर्थार्थी की राजसी और ज्ञानी की निर्णण कहलाती है।

रूपगोस्वामी ने, विकास के श्राधार पर भिवत के तीन भेद माने है-साधनरूपा. भावरूपा श्रीर प्रेमरूपा । साधनरूपा भिवत भवत की प्रथम ग्रवस्था की द्योतिका है। इसमे भक्त का परमेश्वर से पूर्ण राग तो नही होता, किन्तू श्रर्चना श्रादि कमीं के द्वारा वह उसे प्राप्त करने का प्रयास करता है। भाव-रूपा भिक्त उसका साध्य होती है। भावरूगा भिक्त के दो भेद है- वैधी ग्रीर श्रीर रागानुग । जब परमेश्वर मे स्वत: राग नही होता, वरन शास्त्रो के शासन से प्रजित किया जाता है तो उसे वैधी भिनत कहते हैं। वैधी भिनत मे शास्त्र-ज्ञान का महत्वपूर्ण स्थान होता है। रागानुसार भिनत मे अनुराग का प्राधान्य होता है। इसमे शास्त्रीय ज्ञान की अपेक्षा नही होती, वरन भावना का ग्रतिरेक ग्रावश्यक है। परमेश्वर की ह्वादिनी, सिगनी ग्रीर सिवत नाम की जो तीन शक्तियाँ है इनमे से पहली का जीवो मे प्रेम-रूप से प्रकट होने वाला अंग गुद्ध तत्त्व कहलाता है। यही भाव है। इसी भाव की भिक्त को भावरूपा भिवत कहते है। हृदय जब माव मे घरयन्त द्रवीभृत श्रीर प्रगाढ ममता से सयुक्त हो जाता है तो यही प्रगाढावस्था प्रेम कहलाती है। इस भाव की भिक्त को प्रेमरूपा भिवत कहते है। साधनारूपा भिवत से प्रेमरूपा भिवत तक ग्राने के लिए भक्त को भिक्त-विकास के श्रनेक सोपानो को पार करना पडता है।

भिनत के स्वरूप पर विहगम दृष्टिपात करने के पश्चात् ग्रब उन कृष्ण-भिनत के समुदायों का संक्षिप्त परिचय जान लेना ग्रावश्यक है जिन्होंने भिनत-जगत् एव साहित्य को प्रचुरता से प्रभावित किया है। इन समुदायों में से मुख्य सम्प्रदाय ये है—

- १ वल्लभ सम्प्रदाय ।
- २. गौडीय सम्प्रदाय ।
- ३. राधावल्लभीय सम्प्रदाय ।

४. सखी-सम्प्रदाय ।

५ निम्बाक सम्प्रदाय।

बल्लभ सम्प्रदाय के प्रवर्तक बल्लभाचार्य है। वल्लभाचार्य ने प्रेम-लक्षणा भिवन को महत्ता प्रदान की है और नवधा भिवत का प्रतिपादन किया है। इस सम्प्रदाय में कृष्ण-भिवत को प्रधानता दी गई है और राधा को उनकी (भगवान् की) आल्हादिनी शिवत अथवा रसशिवत के रूप में स्वीकार किया गया है। कृष्ण-भवत साहित्य में इस सम्प्रदाय को सर्वाधिक मान्यता मिली है और इसका प्रचार सबसे अधिक हुआ है।

गौडीय सम्प्रदाय के प्रवर्तक चैतन्य महाप्रभु है। इस सम्प्रदाय में राधा श्रौर कृष्ण के समान महत्त्व को स्वीकार किया गया है श्रौर देनों की समान पूजा का विधान माना गया है। इसमें सरसग, नाम तथा लीला-कीर्तन, ज्ञज-वृन्दावन, कृष्ण-मूर्ति की सेवा पूजा आदि भिक्त के सावनों को विशेष महत्त्व दिया गया है।

राधावल्नभीय सम्प्रदाय के प्रवतंक स्वामी हितहरिवश है। इस सम्प्रदाय में राधा की पूजा को प्रधानता दी गई है, यद्यपि कृष्ण-पूजा की भी उपेक्षा नहीं है। इसमें राधा-कृष्ण की कुंजलीला तथा श्रुंगारकेलि को प्रधानता देने के कारण रित-कीड़ा का ही एक मात्र आलवन ग्रहण किया गया है। इसमें विप्रलंभ श्रुगार का अभाव तो है, किन्तु सूक्ष्म विरह की अनोखी सृष्टि की गई है।

सली सम्प्रदाय का दूसरा नाम हिरिदासी सम्प्रदाय भी है, क्योकि हिरिदास इस सम्प्रदाय के प्रवर्तक है। इस सम्प्रदाय मे राधा-कृष्ण की युगल-उपासना का विधान सली-भाव से किया गया है।

निम्बार्क-सम्प्रदाय के प्रवर्तक द्याचार्य निम्बार्क है। बल्लभ श्रीर गौडीय सम्प्रदायों की भाँति इस सम्प्रदाय में भी मधुर भाव की उत्कृष्टता स्वीकार की गई है। इस सम्प्रदाय में कृष्णा को श्राराध्य माना गया है जो श्रपनी प्रेम श्रीर माधुर्य की श्रिधष्ठात्री शक्ति राधा तथा अन्य श्रह्णादिनी गोपी-स्वरूपा शक्तियों से घरे रहते है। इस सम्प्रदाय में कृष्णोपासना के साथ-साथ राधा की उपा-सना का भी विशेष महत्त्व माना गया है।

समीक्षा भाग ७३

#### रसखान की भिवत-पद्धति

रसखान बल्लभ सम्प्रदाय के अनुयायी है, अत: इनकी भिक्त-पद्धित वैष्णव-भिक्त है। वैष्णव भिक्त-पद्धित में नवधा भिक्त को पूर्ण महत्त्व दिया गया है। नवधा भिक्त के नौ सोपान हैं—श्रवण, कीतंन, स्मरण, पद-सेवा, अर्चन, वन्दन सास्य, सख्य और आत्मिनवेदन। सूरदास ने इसमें मधुर भाव को जोडकर इसकें दस सोपान बना दिये हैं। श्रवण में भक्त अपने आराध्य के गुणों को सुनता है, कीर्तन के द्वारा उन्हें प्रकट करना है,। नाचकर तथा गाकर सुनाता है। पद-सेवा का अर्थ है भगवान के चरणों की पूजा करना अथवा उनके चरणों की महत्ता का वर्णन करना। अर्चन का अर्थ है पूजा करना, वन्दन का अर्थ है स्तुति करना। दास्य में भक्त दास-भाव से अपने आराध्य की सेवा करता है अथवा उसका गुण-गान करता है और आत्मिनवेदन में भक्त अपने भगवान के समक्ष अपना हृदय खोलकर रख देता है। रसखान के काव्य में ये सभी सोपान प्राप्त नहीं होते। वस्तुत रसखान किसी बांधी हुई पद्धित पर चलनेवाले भक्त नहीं है। ये प्रेमोमग के भक्त है, अत इनके काव्य में माधुर्य भिक्त ही अधिक दिखाई पडती है।

माधुर्य भिक्त के तीन अंग प्रमुख है — रूप-वर्णन, विरह वर्णन और पूर्णतया आत्मसमर्पण । रसखान-काव्य मे ये तीनो अंग पाये जाते हैं । रूप-वर्णन के कुछ उदाहरण देखिए —

- १. 'मोतिन माल बनी नट के, लटकी लटवा लट घूँघरवारी। ग्रग ही ग्रंग जराव लसै ग्रह सीस लसै पिगया जरतारी। पूरब पुत्यिन तें रसखानि सु मोहिनी मूरित ग्रानि निहारी। चार्यो दिसानि की लै छिव ग्रानि कै झाँके झरोखे मैं बाँकेविहारी।।'
- 'गोरज विराजै भाल लहलही बनमाल, आगे गैयाँ पाछे निवाल गावै मृदु तानि री। तैसी घुनि वाँसुरी की मधुर मधुर जैसी, बक चितवनि मद मंद मुसकानि री।

कदम विटप के निकट तटनी के तट, श्रटा चिं चाहि पीत-पट फहरानि री। रस वरसावै तन तपनि बुझावै नैन, श्रानि रिक्तावै वह श्रावै रसखानि री।

- ३ 'नैनिन वक विसाल के वानिन भेलि सके ग्रस कौन नवेली। लोलत है हिय तीछन कोर मुमार गिरी तिय कोटिक हेली। छोडै नही छिनह रसखानि सुलागी फिरै द्रुम मी जनु वेली। रीर परि छिन की वजमडल कुंडल गर्डन कुंतल केली।।,
- ४ 'बांकी वडी ग्रॅं लियां वडरारे कपोल न बोलिन को कल बानी। सुन्दर हास सुधानिधि सो मुख मूरित रंग मुघारस-सानी। ऐसी नबेली ने देखे कहूँ बजराज लला ग्रति ही सुखदानी। डोलित है वन बीथिन में रसखानि मनोहर रूप लुमानी।।'
- ५. 'लाल लमै पिगया सब के पट कोटि सुगंधिन भीने। अंगिन अग सजे सब ही रसखानि अनेक जराउ नवीने। मुकता गल माल लसै सबके सब ग्वार कुमार सिगार सो कीने। पै सिगरे बज वेहरि ही हिर ही कै हरै हियरा हिर लीने।।'
- ६ 'साँझ समै जिहि देखती ही तिहि पेखन का की मन यो 'ललकै री। ऊँची अटान चढी अजवान सुलाज मनेह दुरै उझकै री। गोधन धूरि की धूँधरी मैं तिनकी छवि यो रसखानि तकै री। पावक के गिरि ते बुझि मानो धूँवा-लपटी लपटै लपकै री।।'

जिस प्रकार रसखान ने कृष्ण के रूप का, सीन्दर्य का वर्णन किया है, उसी प्रकार राधा के सीन्दर्य का भी विस्तार से वर्णन किया है। कुछा उदाहरण प्रस्तुत है—

'प्यारी की चाह सिगार तरंगिन जाय लगी रित की दुित कूलि।
 जौवन जेव कहा किहमै उर पै छिव मजु ग्रनेक दुकूलि।

समीक्षा भाग ७५

कंचुकी सेत में जावक बिन्दु बिलोकि मरै मघवानि की सूलिन। पूजे है आजु मनौ रसखान सुभूत के भूप बंघूक के फूलिन।।

- २. 'बाँकी मरोर गही भृकृटीन लगी ग्रॅंखियां तिरछानि निया की। टाँक सी लाँक भई रसखानि सुदामिनि तें दुति दूनी हिमा की। सोहै तरग ग्रनंग की ग्रगनि ग्रोप उरोज उठी छितया की। जोबन-जोति सुयो दमकै उसकाइ दई मनो बाती दिया की।।'
- ३. 'वासर तूँ जु कहूँ निकरैं रिव को रथ माँझ स्रकास अरैरी। रैन यहै गित है रिसखानि छुनाकर स्रॉगन ते न टरैं री। स्रोस निस्वास चल्योई करैं निसिद्योस की स्रासन पाय करैं री। तेरो न जात कछू दिन राति विचारै बटोही की बाट परैं री॥'
- ४ 'प्रेम-कथानि की बात चले चमकै चित चचलता चिनगारी। लोचन बक बिलोकिन लोलिन बोलिन मै बितया रसकारी। सोहै तरग अनग की अपनि कोमल यौ झमकै फनकारी। पूतरी खेतत ही पटकी रसखानि सुचौपर खेलत प्यारी॥'
- ५ 'जाको लसै मुख चद समान कमानी सी भीह गुमान हरै। दीरघ नैन सरोजहुँ तै मृग खजन मीन की पॉत दरै। रसखान उरोज निहारत ही मुनि कौन समाधिन जाहि टरै। जिहिं नीके नवै किट हार के भार सो तासो कहै सब काम करै।।' इस प्रकार रसखान ने रूप का वर्णन काफी विस्तार से किया है। माधुर्ये भिक्त की सफल ग्रिभव्यजना के लिए यह विस्तार ग्रावश्यक भी है।

माधुर्य भिक्त का दूसरा ग्रग है विरह-वर्णन। रसलान ने इस ग्रग का भी काफी विस्तार से वर्णन किया है। सारे बागो मे फूल खिल गये है। बसन्त के ग्रागमन के कारण भौरे उन पर गूँज रहे है। कोयल की कू-कू सुनकर सबके प्रिय विदेश से वापिस लौट चले हैं, लेकिन कुल्एा इतने कठोर हैं कि वे इस मादक ऋतु की तिनक भी चिन्ता नहीं करते। जब कोयल बोलती है तो कुल्एा की प्रियतमा के हृदय मे वह बरछी के समान लगती है—

'फूलत फूल सबै वन बागन वोलत भीर वसंत के स्रावत । कोयल को किलकार मुनै सब कंत विदेसन ते सब स्रावत । ऐसे कठोर महा रसखान जू नेकहु मोरी ये पीर न पावत । हक सी सालन है हिय में जब वैरिन कोयल कुक सुनावत ।।

वियोग के कारण विरहिणी के शरीर की द्युति मन्द पड गई है। उसका कमल जैसा कोमल मुख भी मुरझा गया है। उसक हृदय की साँसे लपट बन-कर जलने लगी हैं। ऐसे ही अवसर पर जब उसे यह सूचना मिलती है कि उसका प्रियतम आ गया है तो उसकी सीण होती हुई शरीर द्युति इस प्रकार दमक उठती है मानो दिये की वाती उकसा दी हो —

'रसखान मुनाह वियोग के ताप मलीन महा दुित देह तिया की । पंकल सी मुख गी मुरझाय लगी लपटे वरे स्वास हिमा की । ऐसे मे आवत कान्ह सुने हुलसै सुतनी तरकी श्रामिया की । यो जग जोति उठी तन की उकसाय दई मनो वाती दिया की ।।'

विरह वर्णन में कही-कही रसखान परम्परा से इतने जडीभूत हो गये हैं कि भावलोक की क्षति का घ्यान भी भूल गये हैं ग्रीर परम्परा के ग्रवाघ प्रवाह में चह गये हैं। यथा—

'विरहा की जु ग्रांच लगी तन में तब जाय परी जमुना जल में। विरहानल तं जल सूखि गयी मछली वही छोड़ि गई तल में। जब रेत फटी रु पताल गई तब शेष जर्यों घरती-तल में। रसखान तब इहि ग्रांच मिटे जब आय के स्थाम लगे गल में।।'

यर्थात् जब विरिहिणों के शरीर में वियोग-दुख की ग्रम्नि वढ गई तो वह उसे शान्त करने के लिए यमुना के जल में कूद गई। तब विरह की ग्राग के कारण यमुना का जल सूख गया और मछलियाँ जल के ग्रमाव के कारण यमुना के तल में बैठ गई। उस ग्राग के कारण जब यमुना का जल श्रत्यन्त गरम हो गया तो उसकी गरमी से पाताल-लोक में स्थित शेपनाग भी जलने लगा। रस-खान कहते हैं कि यह ज्वाला तभी शात हो सकती है जब कृष्ण उसके गले से ग्राकर लगेगे।

नेकिन सर्वत्र ऐसी कहात्मकता नहीं है। एक भावपूर्ण कवि के लिए यह

संभव भी नही था। यथा -

'बाल गुलाब के नीर उसीर सो पीर न जाइ हियै जिन ढारौ। कंज की माल करौ जु बिछावन होत कहा पुनि चंदन गारौ। एते इलाज बिकाज करौ रसखान कों काहे को जारै पै जारौ। चाहति हो जु जिबायौ पटूतौ दिखावौ बडी बडी ग्रांखिनवारौ।।'

इस सवैया मे हृदय की सहज भावनाएँ मुखरित है। विरहिएी के विरह का सच्चा इलाज यही है कि उसका प्रियतम उसे मिल जाये। अन्यथा अन्य इतर उपवारों में कोई लाभ नहीं हैं। इसीलिए तो विरहिएी अपनी सखी से कहती है कि मेरे हृदय पर गुलावजल और खस छिड़कना बेकार है। कज-माला का विछावन करने में तथा चदन का लेप करने से भी कोई लाभ नहीं है। ये सारे उपवार व्यथं है, वरन् ये तो मेरी पीड़ा को, जलन को, और भी अधिक बढ़ाते है। हे सिख़। यदि तुम मुफ्ते जीवित रखना चाहती हो तो मुफ्ते विशाल नेत्र वाले कुछ्ए। का दर्शन करा हो। यही एक मात्र उपचार मेरे विरह-रोग को ठीक कर सकता है।

माधुर्य भिक्त का तीसरा प्रमुख ग्रंग है पूर्णतया ग्रात्मसमर्पेण । जब तक भक्त स्वयं को ग्रपने ग्रराध्य के प्रति पूर्णतया समिप्ति नहीं कर देगा, तब तक उसका उसके प्रति प्रेम ग्रौर विश्वास ग्रधूरा ही रहेगा। रसखान को ग्रपने ग्रपराव पर पूर्ण विश्वास है। उसके सरक्षण मे ये सब पकार के बुखों से तथा कच्टों से स्वयं को सुरक्षित समझने है—

'कहा करें रसखानि को, कोऊ चुगुल लगार। जो पें राखनहार है, मासनचाखनहार।।' इसीलिए इनका मन कृष्ण के लिए चातक बना हुआ है — 'विमल सरस रसखानि मिलि, भई सक्ल रसखानि।।' सोई नव रसखानि को, चित चातक रसखानि।।'

अपने अराध्य के प्रति इनका इतना घनिष्ठ स्नेह है कि ये युग-युगान्त तक उसका सान्निध्य प्राप्त करना चाहते है। इनकी इच्छा है कि यदि मुक्ते आगामी जन्म मे मनुष्य-योनि मिले तो मैं व वही मनुष्य वनूँ जिसे क्रज और गोकुल के खालों के मध्य खेलने का अवसर मिले। यदि पशु-योनि मिले तो उस गाय का

जो नंद की गायो के साथ विचर्ण कर सके। यदि पाषाण-योनि मिले तो उसी पर्वत की शिला वत् जिसे कृष्ण ने इन्द्र का गर्व खडित करने के लिए अपने हाथ से उठाया था और यदि पक्षी वन् तो मुक्ते यमुना-तट पर उगे हुए कदम्ब- कृक्षो पर निवास करने का अवसर मिले —

'मानुव हों तो वही रसखानि वसौ बज गोकुल गाँव के ग्वारन । जो पसु हों तो कहा वस मेरो चरों नित नन्द की धेनु मैंझारन । पाहन हों तो वही गिरि को जो घर्यो कर छत्र पुरन्दर धारन । जो खग हो तो बसेरो करों मिलि कालिन्दी फूल कदम्ब की डारन ।।'

इसी प्रकार ये अपने शरीरावयवो की सार्थकता इस बात मे मानते हैं कि वे आराध्यदेव के काम आये —

> 'जो रसना रस ना विलसे तेहि देहु सदा निज नाम उचारन। मो कर नीकी करै करनी जु पै-कुँज कुटीरन देहु बुहारन। सिद्धि समृद्धि सबै रसखानि नहीं ब्रज-रेनुका-ग्रंग-सवारन। खास निवास मिलै जु पै तौ वही कालिन्दी-कूल कदंव की डारन।।'

#### ग्रीर-

वैन वही उनको गुन गाइ और कान वही उन वैन सो सानी। हाथ वही उन गात सरै श्ररु पाप वही जु वही श्रनुजानी। जान वही उन श्रान के सग श्रो मान वही जु करै मनमानी। त्यों रसखानि वही रसखानि जु है रसखानि सो है रसखानी।।

उस आराध्यदेव के समक्ष दुनिया का सारा वैभव तुच्छ श्रीर निस्सार है। कोई व्यक्ति चाहे जितना वैभव सचित कर ले, यदि उसकी कृष्ण मे भिक्त नहीं है तो उसके सचित वैभव का कोई मूल्य नहीं, क्यों कि कृष्ण की भिक्त ही सर्वोच्च श्रीर सत्य वैभव है—

> 'संपित सो सकुचाइ कुबेरिह रूप सो दीनी चिनौती अनंगिह । भोग कै कै ललचाइ पुरम्दर जोग कै गग लई घर मगिह । ऐसे भए तो कहा रसखानि रसे रसना जो जु मुक्ति-तरगिह । पै चित ताके न रग रच्यो जु रह्यों रिच राधिका रानी के रंगिह ॥'

> > $\times$   $\times$   $\times$   $\times$

समीक्षा भाग ७६

'कंचन-मदिर ऊँचे बनाइ के मानिक लाय सदा झलकेंयत। प्रात ही ते सगरी नगरी नग मोतिन ही की तुलानि तुलैयत। जद्यिप दीन प्रजान प्रजापित की प्रभुता मध्या ललचैयत। ऐसे भए तौ कहा रसखानि जो सॉवरे ग्वार सो नेह न लैयत।।

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

'कहा रसखानि सुखसम्पत्ति सुमार कहा, कहा तन जोगी ह्वं लगाए अग छार को। कहा साथे पंचानल कहा सोए वीच जल, कहा जीति लाए राज सिन्धु आर-पार को। जप बार बार तप सगम बयार बत, तीरथ हजार अरे बूझत लवार को। कीन्हों नहीं प्यार नहीं सैयों दरबार चित,

चाह्यौ न निहार्यो जी पै नन्द के कुमार को ॥'

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

'कचन के मंदिरनि दीठि ठहराति नाहिं,

सदा दीपमाल लाल मानिक उजारे सो। श्रीर प्रभुताई श्रव कहाँ लो बखानों, प्रति,

हारन की भीर भूप हटत न द्वारे सो। गगाजी मैं न्हाइ मुक्नाहलहू लुटाइ, वेद,

वीस बार गाई ध्यान कीजत सवारे सो। ऐसे ही भए तौ नर कहा रसखानि जो पै,

चित्त दैन कीनी प्रीति पीतपटवारे सो ।)'

इन उद्धरणों से यह स्पष्ट हो जाता है कि रसखान के मन में अपने आराध्य के प्रति पूर्ण आत्मसमर्पण, विश्वास एवं अनुराग है। किन्तु अन्य कृष्ण-भक्तों की भाँति इनका हृदय सकीणं नही है। सूरदास कृष्ण को छोडकर अन्य देव की उपायना इसी प्रकार हास्यास्पद समझते है जिस प्रकार कामधेनु को छोड-कर छेरी का दूध निकालना। पर रसखान में यह सकीणंता नही है। ये यद्यपि कृष्ण के प्रति अपनी पूर्ण आस्था प्रकट करते है, पर शिव और गंगा के प्रति भी इनके मन में श्रद्धाभाव है। शिव की स्तुति करने हुए ये कहते है—

'यह देखि धतूरे के पात चबात तो गात सो धूलि लगावत हैं। चहुँ ग्रोर जटा ग्रटकै लटकै फिन सो कफनी फहरावत है। रसखानि जेई चितवै चित दैं तिनके दुख-दुन्द भजावत हैं। गज-खाल कपाल की माल विसाल सौ गाल बजावत श्रावत है।' गगा-महिमा से सम्बद्ध इनके दो सबैये उपलब्ध हैं। वे ये हैं—

- १. 'डक ग्रोर किरीट लसै दुसरी दिसि नागन के गन गाजत री। मुरली मधुरी धुनि ग्रधिक ग्रोठ पै ग्रधिक नाद से बाजत री। रसखानि पितम्बर एक कँधा पर एक बद्यम्बर राजत री। कोड देखड सगम लै बुडकी निकसे यहि भेख सो छाजत री।।'
- २. 'वेद की श्रीषद खाई कछ न करें वहु सजम री मुिन मोसे। तो जल-पान कियो रसखानि मजीविन जानि लियो रस तोसे। ऐ री सुवामई भागीरथी निन पथ्य श्रपथ्य वन तोहि पोसे। श्राक घत्रो चवात फिरै विख खात फिरै शिव तेरे भरोसे॥'

इस प्रकार हम देखते हैं कि यद्य पि रसखान वल्लभाचार्य की परम्परा में आते है, पर ये इस परम्परा के भक्तो की भौति नियमो का कठोर पालन करके नहीं चले है। नियमो की अपेक्षा इनकी भिवत पद्धति भावो पर अधिक आधृत है। यही कारण है कि इनके मन मे जितनी कृष्ण के प्रति प्रास्था है, उतनी हो अन्य देवताओं के प्रति विशेषतः गगा और शिव के प्रति। उदार मन की यह उदारता रसखान के अतिरिक्त न तो अन्य कृष्ण-भक्तों मे मिलती है और न स्वच्छन्दवादी कवियों मे।

# रसखान की रस-योजना

रस काव्य की आत्मा है, अतः प्रत्येक सजीव काव्य के लिए रस-योजना अमितार्य है। भावपूर्ण किवयों के काव्य में रस-योजना अमसाध्य नहीं होती, वरन् स्वाभाविक होती है। विविध रसों की योजना उसखान का ध्येय नहीं है। ये तो भक्त है और भिक्त के आवेश में आकर ही इनकी वागी फूटी है। इनकी भिवत माधुर्य भाव की है। अतः श्रुंगार रस की योजना ही इनके काव्य में पाई जाती है। भक्त होने के नाते इनकी इस श्रुगारिक योजना को अलौ-किक श्रुंगार के अन्तर्गत ही परिगणित किया जायेगा।

श्रृंगार रस के दो भेद होते है — सयोग श्रृंगार और वियोग श्रृंगार । इन्हें ही क्रमश: सम्भोग श्रृंगार श्रौर विप्रलम्भ श्रृंगार कहते हैं। संयोग श्रृंगार

सयोग शृंगार के अन्तर्गत नायक और नायिका के मिलन की अवस्था एवं तज्जन्य आनद का वर्णन होता है। यह मिलन-अवस्था एकदम नहीं आती, बल्कि इसे प्राप्त करने के लिए दोनों को अनेक सोपान पार करन पड़ते हैं। पहले वे अचानक मिलते हैं, एक-दूसरे को देखते हैं और पारस्परिक रूप का लावण्य उन्हें सान्निध्य प्राप्त करने को प्रेरित करता है। तत्पश्वात् उन दोनों की प्रेम-कीडाएँ चलती है। सयोग शृंगार के अन्तर्गत मुख्यतया तीन बातों का वर्णन किया जाता है—

- १ रूप-वणन।
- २ प्रेम-व्यापार का वर्णन।
- ३ नायिका-भेद-वर्णन ।
- १. रूप-वर्णन रूप प्रयवा सौन्दर्य के प्रति आकर्षण प्रेम का प्रथम सोवान है। नायक नायिका के सौन्दर्य से श्रीर नायिका नायक के सौन्दर्य के काररण ही दोनो एक-दूसरे की श्रोर आकर्षित होते हैं। हिन्दी मे विशेषत. रीतिकालीन

साहित्य मे—केवल नायिका के सौन्दर्य का ही वर्णन किया गया है। यह वर्णन एकागी है। रसखान ने नायक और नायिका—कृष्ण और रावा—दोनो के सौन्दर्य का वर्णन करते हुए इन्होंने वताया है कि उस नटवर कृष्ण के गले में मोतियों की माला पडी हुई है। उनकी घूँ घरवारी केश-राशि लटक रही है। ग्रंग के प्रत्येक भाग मे जड़ाऊ आभूषण और सिर पर जरी वाली पगडो सुशोभित है। ऐमे सौन्दर्य के दर्शन पूर्ण पुण्यों के कारण ही हुआ करते हैं—

'मोतिन माल वनी नट के लटकी लटवा लट घूँघरवारी। अग ही अग जराव लसै अरु सीस लसै पिगया जरतारी। पूरव पुन्यिन तें रसखानि सु मोहिनी मूरित आनि निहारी। चार्यो दिसानि की लैं छिव आनि कैं झाँके झरोबे मैं वाँके विहारी॥'

कृष्ण जव शाम को गाय चराकर अपने अन्य साथियो के साथ वन से वापिस लौटते है तो उस समय उनका जो सौन्दर्य होता है, उसे देखकर ब्रज की विनताएँ अपने सारे दिन की थकान को भूल जाती है—

'म्रावत हैं वन तें मनमोहन गाइन संग लसे व्रज-ग्वाला । वेनु बजावत गावत गीत स्रभीत इतै करिगौ कछ ल्याला । हेरत हेरि ककै चहुँ स्रोर तें झॉकि झरोखन तें व्रज-वाला । देखि सु स्रानन को रसखानि तज्यो सब द्योस को ताप-कसाला ।।'

कृष्ण जितने सुन्दर है, उनकी वाणी में उतना ही माधुर्य है और कुं जो मे घूमने फिरने की उतनी ही आकर्षणमयी आतुरता है। जो भी गोपी उनके सौन्दर्य को तथा उनकी सुन्दर चेष्टाओं को देख लेती है, वह उनके सौन्दर्य-सागर में हुवे विना नहीं रह पाती—

'स्रित सुन्दर री व्रजराजकुमार महामृदु बोलिन वोलत है। लिख नैन की कोर कटाछ चलाइ कै लाज की गाँठन खोलत है। मुन री सजनी अन्वेलो लला वह कुंजिन कु जिन डोलत है। रसखानि लखें मन बूड़ि गयो मिंच रूप के सिन्धु कलोलत है।।' जो भी गोपी कृष्ण के सौन्दर्य को देख लेतो है, वह दीवानी बन जाती है, कृष्ण का सौन्दर्य उसके हृदय में ग्रटक जाता है— 'तें न लख्यो जब कुंजिन तें बिनकै निकस्यो भटक्यों मटक्यों री। सोहत कैसो हरा टटक्यो उठ कैसो किरीट लसे लटक्यों री। को रसखानि फिटै फटक्यों हटक्यों बजलोग फिरे भटक्यों री। रूप सबै हरि वा नट को हियरे श्रटक्यों श्रटक्यों श्रटक्यों री।

जितना मधुर कृष्ण का शरीरगत सीन्दर्य है, उतना ही आकर्षक उनका चेंदागत सीन्दर्य भी है। उनके वक नेत्रों की मार इतनी पैनी और प्रभावणाली है कि जिस गोपी पर भी वह पड जाती है, वह अपनापन भूल जाती है और अणभर को भी कृष्ण-स्मृति की नहीं छोड पाती—

'नैनिन बक बिसाल के बानिन भेलि सकै अरु कौन नवेली। वेधत है हिम तीछन कोर सुमार गिरी तिय को दिक हेली। छोडै नही छिनहूँ रसखानि सु लागी फिरै द्रुम सो जनु वेली। रौर परी छिब की जजमडल कुंडल गंडिन कुतल केली।।'

कृष्ण की बाणी और उनकी चंचल दृष्टि विलक्षण है। उनके कपोलो पर कुंडलो की छवि हाथी के गडस्थल पर पडी हुई छिव की भांति ग्रहितीय है। जब वे वृक्ष की डाली पकड़कर त्रिभंगिमा से खडे होते हैं तो उम समय उनकी जो शोभा होती है, उसका वर्णन नहीं किया जा सकता। उनकी सरस मुम्कान तो वशीकरण मत्र है ही—

> 'अलबेली विलोक नि बोलिन औं अलबेलिय लोल निहारन को। अलबेली सी डोलिन गडिन पैं छिब सों मिलि कु डल बारन की। भट्ट ठाढी लख्यी छिब कैसे कही रसखानि गहे दुम डारन की। हिय मैं जिय मैं मुसकानि रसी गति को सिखवै निरवारन की।।'

उनके विशाल नेत्र मुख देने वाले हैं, उनके कपोल पुष्ट हैं, वाणी में आधुयं है, हँसी में ग्राकर्षण है, मुख में चन्द्रमा जैसी सुन्दरता ग्रोर स्निग्धता है। इस सौन्दर्य-राशि को देखकर सभी गोपियाँ इसकी मनोहरता पर मोहित हो जाती है—

'बाँकी बडी झँखियाँ बडरारे कपोलिन बोलिन की फल वानी। सुन्दर हास सुधानिधि सो मुख मूदित रग सुधारस-सानी। ऐसी नवेली ने देखे कहूँ ब्रजराज लला श्रति ही मुखदानी। डोलित है बन बीथिन मे रसखानि मनोहर रूप लुभानी॥' रसखान ने जिस प्रकार कृष्ण के सौन्दर्य का वर्णन किया है, उसी प्रकार राधा के सौन्दर्य के भी अनेक चित्र वित्रित किये हैं। राधा के नेत्रों में वह सुन्दरता तथा मादकता है, मानो ब्रह्मा ने ससार को प्यासा जानकर उसकी वृत्त के लिए उनके नेत्रों में सुधा-सागर भर दिया है। मुग्न इतना मुन्दर है जैन अपने समस्न अमृत-सार वो सजोकर चन्द्रमा म्वय उनिष्यत हो गया हो। उसके अरीर का गठन ऐसा है जैसे सोने में म रामुवताओं वो जटने के लिए स्थान-स्थान पर सुन्दर स्थान निर्धा-रित किये हुए हो। उसके अथरों की लालों काम-कामना के समान सुधोंभित है। उसकी नामिका का छिद्र उस भोरे के समान है जिसमें पटकर ज्ञान की नौका का गर्व नष्ट हो जाता है और उनकी मनोहर चित्रुक पर तो सैक हो रित और रम्भा की शोभा को न्योछावर किया जा सकता है—

'कैंघो रसखान रम कोन दृग प्याम जानि,

श्रानि कै पियूप पूप कीनो विधि चंद घर।

कैंघो मिन मानिक वैठारिव को कंचन मैं,

जिंगा जोवन जिन गिवपा सुघर घर।

कैंघो काम कामना के राजत श्रघर चिन्ह,

कैंघो यह भीर ज्ञान बोहित गुमान हर।

एरी मेरी प्यारी दृति कोटि रित रम्भा की,

वारि डारो तेंगी चित्तचोरिन चिवुक पर॥'

राघा का मुख इतना सुन्दर है कि उसकी सुन्दरता वा किसी भी प्रकार वर्णन नहीं किया जा सकता। उसका सौन्दय प्रकाणित करने वाला है। उसके रूप का बीच वही व्यक्ति कर सकता है जिसने नक्षत्रों की अनुरम शोभा को देखा है। उसके मस्तक पर लगा हुन्ना टीका इस प्रकार सुन्नोभित हो रहा है मानो चन्द्रमा ग्रामो गोद मे मगल को लिये हए हो —

'श्री मुख की न वलान मकै वृष्भान सुना जूकी रूप उजारो। है रसलान तूजान सभार तरैनि निहार जुरीभनहारो। चारु सिन्दूर को लाल रसान लसै प्रज वाल को भाल टिकारो। गोद मे मानी विराजत है घनश्याम के सारे की सारे को सारो॥' समीक्षा माग ५५

राधा का यह स्वाभाविक सौन्दर्य सौन्दर्य-साधक उपकरणो से विभूषित होता है तो उसकी शोभा द्विपृश्यित हो जानी है। उसका गहरे लाल गुलाल के समान दुकूल गुलाब के लाल फून की भाँगि शोभायमान है। उसकी काली केश-राशि भौगे के समान सुशंभित है। काले रेशम की डोरियों मे वँवे हुए गुंज पलाश-पुष्प की भाँति शोभा-सम्पन्न हैं। उमकी मोती कदम्ब श्रीर श्राम की मन्रियों के समान शोभायमान है। उमकी वाशी में इतना माधुर्य है कि उसके जननो को सुनकर कोयल भी लिज्जत हो जाती है—

'म्रिति लाल गुलाल दकूल ते फूल म्रली । म्रिल कुंतल राजत है । मखतूल समान के गंज धरानि मैं किंसुक की छिब छाजत है । मुकता के कदम्ब ते म्रम्ब के मौर सुने सुर कोकिल लाजत है। यह श्राविन प्यारी जुकी रसखानि बसन्त-सी ग्राज विराजत है।"

जब राधा न अपने शरीर पर चन्दन का लेप कर लिया तो वह ऐसी प्रतीत होने लगी मानो चन्द्रमा की पित्नयो तारिकाओं को लेजिज करने के लिए सब अकार से अपनी सारिवक शोभा को बाहर निकालकर वह सुधा की मानसपुत्री चैठी हो। उसके कुचो के बीच में हार का चन्दा इम प्रकार सुशोभित हो रहा था जैसे सीन्दर्य को ही उसके शरीर में जड दिया गया हो, अथवा वह दृग-बाणों का धाव दमक रहा हो, अथवा-श्वेत पर्वत के संधि-स्थान में कोई जनाशय हो—

'तन चन्दन खीर के बैठी भटू रही म्राजु सुधा की सुता मनसी, मनौ इन्दुबयून लजावन कौ सब ज्ञानिन काढि घरी गन-सी। रसखानि विराजित चौकी कुचौ विच उत्तमताहि जरी तन-सी। दमकै दृग-वान के घायन कौ गिरि सेत के सिध के जीवन-सी'।

कही-कही राधा-सौन्दर्य का अत्युक्तिपूर्ण वर्णन श्री रसखान ने किया है —
'वासर तूँ जु कहुँ निकर रिव को रथ मॉझ अकास अरै री।

नैन महैं गिन हैं रसखानि छपाकर आँगन तैन टरें री।
चौस निस्वास चल्यौई करें निसि चौस की आसन पाय घरें री।
तेरी न जात कछू दिन राति विचारे बटोही की वाट परें री।
है राधा ! यदि तू दिन मे अपने घर से बाहर निकल जाती है तो तेरे

है राधा ! यदि तू दिन मे अपने घर से बाहर निकल जाती है तो तेरे सीन्दर्य से सूर्य इतना चिकत हो जाता है कि उसका रथ आकाश मे ही रुक

जाता है, प्रधांत सूर्य ग्रपनी गित भूलकर एकटक तुभे ही देखता रह जाता है। तेरा सीन्दयं देखकर चन्द्रमा तेरे घर के श्रांगन में ही ठहर जाता है श्रीर श्रांग नहीं वढता। दिन में तो पवन चलता ही रहता है, पर रात में भी वह दिन की श्रांशा से तेरे पीछे लगा रहता है, श्र्यांत् तेरी सुगंध का लोभी पवन रात-दिन तेर इर्द-गिर्द चलता रहता है। इस पवन के रात-दिन चलते रहने के कारण तेरा तो कुछ नहीं विगडता, पर वेचारे पिशक का रास्ता रक गया है; श्र्यांत् पवन-वेग के कारण वह श्रपने मांग पर नहीं चल पाता।

२. प्रेम-व्यापर का वर्णन — जिस प्रकार रसखान ने रूप का पर्याप्त विस्तार से वर्णन किया है, उसी प्रकार प्रेम-व्यापार का भी किया है। यह व्यापार कुंजनीना, रासलीना, दानलीना और फागलीला मे विशेष रूप से मुखरित हुआ है।

कोई गोपी कृष्ण से मिलकर ग्राई है। ग्रपनी मिलन-दशा का वर्णन वह अपनी सक्षी से करती है कि हे सिंख। मैं ग्राज प्रान काल जब कुंजगली से निकली तो ग्रचानक कृष्ण से भेट हो गई। कृष्ण के मुख की मुस्कान मे मेरा मन इतना ग्रिक इन गया कि वह उस मुस्कान की छिव पर से नहीं हटता, हटाने पर भी नहीं हटता। उस मुस्कान ने मेरे नैतो को बाँघ लिया, चित को चुरा लिया ग्रीर प्रेम का गहरा फंदा डाज दिया। तुम्ही दताग्रो, ग्रव मैं क्या करूँ? मेरे चित्त मे चमा हुग्रा कृष्ण कैम बाहर निकाला जा सकता है। उस भानद-सागर कृष्ण के सौन्दर्य ने तो मेरे सारे शरीर को ही घर लिया है—

'कु जगली मै म्रली निकसी तहाँ साँवरे ढोटा कियी भटनेरो। माई री वा मुख की मुसकान गयी मन बूडि फिरै नहिं फेरो। डोरि लियी दृग चोरि लियो चित डार्यी है प्रेम को फंद घनेरो। कैमी करी मृब क्यो निकस्यो रससानि परयी तन रूप को घेरो।'

रासलीला मे प्रेम-व्यापारो का कु जलीजाओं की अपेक्षा अधिक वर्णन है । रासलीला के समय नटखट कृष्ण अपनी वॉमुरी में जिस गोपी का नाम ले देते हैं वह तो अपना सर्वस्य मूलकर कृष्ण के ऊपर न्योद्यावर ही हो जाती है—

अघर लगाइ रस प्याइ वांसुरी वजाड,

मेरो नाम गाइ हाइ जादू कियी मन मैं।

नटखट नवल सुघर नन्दनन्दन ने,

करिकै अनेत नेत हरिकै जतन मैं।
झटपट डलट पुलट पट परिधान,
जान लागी लालन पै सबै बाम वन मैं।
रस रास सरस रंगीलो रसखानि प्रानि,
जानि जोर जुगृति बिलास कियो जन पैं।

कोई गोपी श्रपनी सखी से रासलीला का वर्णन करती हुई कहती है कि जब कृष्ण ने अपनी बाँसुरी बजाई और मेरा नाम उसमे गाया तो मेरे मन पर वह जादू कर गया। नटखट, युक्त और सुन्दर कृष्ण ने मुभे अचेत करने यत्नपूर्वक अपने ध्यान मे लगा लिया, अर्थात् मेरी वह अवस्था कर दी कि मै उसके बिना नहीं रह सकती थी। बासुरी की ध्विन को सुनकर सारे ब्रज की स्त्रियाँ जल्दी से अपने वस्त्रों को उलटा-सीधा पहनकर बन मे पहुँच गईं। तब सुन्दर रास रचने वाले सरस और रंगीले कृष्ण ने वहाँ आकर रास-लीला की तथा युवितयों का समूह एकत्र करके उनके साथ आनन्द मनाया।

'ग्राज भटू मुरली-बट के तट नन्द के सौवरे रास रच्यी री। नैनिन सैनिन वैनिन सो निह कोऊ मनोहर भाव पच्यो री। जद्या राखन की कुल-कानि सबै व्रज-बालन ग्रान बच्यो री। तद्या राखन के हाथ विकानी को ग्रंत लच्यो पै लच्यो री।।'

श्रर्थात् जब कृष्ण ने मुरली-बट के नीचे रास रचा तो उन्होंने प्रेम की सभी भंगिमाश्रो का प्रदर्शन किया, कोई भी भाव उनसे बचा न रह सका। उनकी भगिमाश्रो को देखकर बज-बनिताएँ इतनी भाव-विभोर हुईं कि प्रयत्न करने पर भी वे अपनी कुल-मर्यादा को न बचा सकी, श्रर्थात् कृष्ण के वशीभूत हो ही गईं।

फागलीला मे प्रेम-व्यापारों का रूप श्रीर भी श्रधिक स्पष्ट है। इसी लीला का वर्णन करती हुई कोई गोपी प्रपनी सखी से कहती है कि हे सखि! कल गोकुल का एक ग्वाला कृष्ण) चारों श्रीर की गोपियों को घरकर, भाँवर रचा कर, धूम मचा गया। वह बौकी बाँसुनी की तान सुनाकर तथा हृदय को उल्ल-सित करके सहज स्वभाव से सब गाँव वालों को ललचा गया है। वह अपनी पिचकारी चलाकर तथा समस्त युवितयों को प्रेम से भिगोकर श्रोर श्रपती श्रांबों को नचाकर मेरे सारे श्रंगों को नचा गया है। यह हमारी ही गली में मेरी मामु को तथा भोली ननद को नचाकर श्रोर पुराने वैरो को बदना नेकर मुके लिजत कर गया—

'गोकुल को ग्वाल कात्हि चौमुँह की ग्यालिन मों,

चांचर रचाड एक धूमिंह मचाडगो।
हियो हलसाय रमखानि तान गाइ यांकी,

सहज सुभाड सब गांव ललनाडगो।
पिचका चलाइ श्रोर जुबती भिजाइ नेह,

लोचन नचाड मेरे श्रंगहि नचाडगो।
सामहिं नचाड भोरी नंदित नचाइ घोरी,
वैरति सचाइ गोरी मोहि मकुबाइगो।।'

कृष्ण पर फागलीला वा इनना श्रिषक भून गवार है कि वे रास्ते में श्रानी-जाती ग्वालिनों को भी नहीं छोड़तें। इतनी जबरदस्ती में उनके मुख पर गुलाल मलते हैं कि उनकी साठियों भी फट जाती हैं, पर वे इनकी तिनक भी चिन्ता नहीं करते। यहाँ तक कि मनचाही किये विना वे किसी को नहीं छोड़ते। ऐसी ही एक घटना का वर्णन कोई गोपी श्रपनी सखी से कर रही है—

'स्रावत लाल गुनाल लियें मग सूने मिली इक नार नवीती।
त्यां रसलानि लगाड हियें भट्ट मीज कियों मन माहि प्रधीती।
सारी फटी मुकुमारी हटी ग्रेंगिया दरकी सरकी रंग भीती।
गाल गुलाल लगाइ लगाइ के ग्रक रिभाड विटा करियीनी॥'
दानलीना मे भी प्रेम के ये व्यापार पूर्णतया मुखरित हुए हैं। एक
उदाहरण देखिए—

'छीर जी चाहत चीर गहे एजू लेउ न केतिक छीर श्रचेंही। चयन के मिस मायन मांगत खाउ न माखन केतिक गैही। जानति ही जिय की रसव्यानि मुकाहे की एतिक बात ब्रटेही। गोरम के मिस जो रस चाहत सो रस बान्हज़ नेयुन पैही॥' श्रव हम देखते हैं मि रसखान ने प्रेम-ज्यापारों का पर्याप्त श्रीर सफस

#### चित्रण किया है।

३. नायिका-भेद — प्रेम-व्यापार में नायिका को प्रमुख स्थान दिया गया है, ग्रतः इसके भेदों के वर्णन का विधान भी सयोग प्रृंगार के ग्रन्तर्गत किया जाता है। रसखान ग्राचार्य नहीं, किव हैं। ग्रतः यह ग्रावश्यक नहीं कि सभी काव्यशास्त्रीय विधान इनके काव्य में उपलब्ध हो। जहाँ तक नायिका-भेद का प्रश्न है, इस ग्रोर से ये प्रायः उदासीन ही रहे हैं। इस उदासीनता का कारण इनका भक्त-हृदय है। फिर भी कुछ नायिकाग्रों के भेद इनके काव्य में स्वतः ग्रा ही गये हैं। यथा—

'बाँकी मरोर गही भृकुटीन लगी श्रांखियाँ तिरछानि तिया की।
टाँक सी लाँक भई रसखानि सुदामिनि ते दुति दूनी हिया की।
सोहैं तरग श्रनंग की श्रगनि श्रोप उरोज उठी छतिया की।
जोबन-जोति सु यो दमकै उसकाइ दई मनोबाती दिया की।।'
इसमे मृग्वा नायिका की वय सिथ का वर्णन है। श्रोर—
'जो कबहुँ मग पाँय न देत सु तो हित लालन श्रापुन गौनै।
मेरो कह्यौ करि मौन तजौ कहि मोहन सो बिल बोल सलौने।
सोहैं दिवाबत ही रसखानि तूँ सौहै करै किन लाखिन लौने।
नोस्ती तूँ मानिनि मान कहयौ किन श्रान वसंत मै कीनी है कौने।।'

भान की श्रीधि है श्राधी घरी श्री जौ रसलानि डरै हित कें डर । कै हिन छोडिये परिये पाइनि ऐसे कटाछनही हियरा-हर । मोहनलाल को हाल विलोकिये नेकु कछू किनि छ्वै कर सो कर । नाँ करिवे पर वारे है प्रान कहा किर हैं श्रव हाँ करिवे पर ॥' इन सबैगो मे मानवती नायिका का वर्णन है ।

'खेलै ग्रलीजन के गन मै उत प्रीतम प्यारे सो नेह नवीनो। वैन<sup>र</sup>न बोध कर्र इन कौ, उत सैनिन मोहन को मन लीनो। नैनिन की चिलिबी कछु जानि सखी रसखानि चितवै कौ कीनो। जा लिख पाइ जंभाइ गई चुटकी चटकाइ बिदा कर दीनो।।'

यहाँ कियाविदग्धा नायिका है। यह नायिका अपने प्रेम-व्यापारी को अपनी कियाओं के द्वारा छित्राने का प्रयास करती है। 'नाह-वियोग बढ्यौ रसखानि मलीन महा दुति देह तिया की ।
पंकज सं। मुल गौ मुरक्षाय लगी लपटें बिर स्वाप हिया की ।
ऐसे मैं ग्रावत कान्ह सुने हुलसे तरकी जुतनो ग्रंगिया की ।
यो जग जोति उठी ग्रग की उसकाड दर्ड मनी बातो दिया की ॥'
इसमे ग्रागतपतिका है, क्योंकि विरहिणी को उसके प्रियतम के ग्राने का
समावार मिल गया है।

नायक और नायिका का सयोग कराने में नायिका की सिनियों का भी महत्त्वपूर्ण योगदान होता है। वे उसे प्रेरित करके नायक के पाम भेज ही देती हैं। निम्निलिखत सबैये में अपनी सखी को प्रेरित करती हुई एक गोजी कहती है कि न जाने मिलन का ऐसा अवसर फिर मिले या न मिले, अत. तुम शीध्र ही कुन्ए से जाकर मिल तो—

'सोई है रास में नैमुक नाचि के नाच ननायों कितों नदिशे जिन । सोई है री रसपानि किते मनुहारिन सूर्वे चितौत न दो दिन । तो में धां नीन मनोहर भाव विलोकि भयौ वम हाहा करी तिन । श्रीसर ऐसी मिलै न मिलै किरि लंगर गौरों कनौरों वर विन ॥' संयोग-श्रांगार के श्रन्तगंत रमपान ने मिलन का वर्णन भी दिया है श्रीर सुरत का भी । मिलन का वर्णन इस सबैये में निहिन है—

'एक समै इक खालिन को ब्रजजीयन खेलत दृष्टि पर्यो है।
बाल प्रवीन सकै करिकै सरनाइ के मौरन चीर घर्यो है।
यो रस ही रम ही रमवानि मखी प्रपत्तो मनभायो कर्यो है।
नन्द के लाडिले ढाँकि दे सीस हहा हमरो वरु हाय भर्यो है।
रसखान ने मुरत श्रीर गुरतान्त का भी वर्णन किया है। यथा—
'बह सोई हुती परजक लली लला लीनो सु श्राइ भुजा भरिकै।
श्रजुलाइ के चौकि उठी मु डरी निकरी चहे शंकिन तें फरिकै।
सटका झटकी में पटी पहुका टरकी श्रीमया मुकता फरिकै।
मुप्त बोल बढे रिस से रसखानि हटी जू लला निविया घरिकै।

इस सबैये मे सुरत का वर्णन है। नायिका पलंग पर तोई हुई थी कि श्रचा-नक कृष्णु वहाँ पहुँच गए श्रौर उसे श्रानी बाहुग्रो के पाश मे बांव लिया। वह समीक्षा भाग ६१

आकुल होकर श्रौर भयभीत होकर जग गई। उसने काफी जोर लगाया कि वह स्वय को उस आलिंगन से मुक्त कर ले, पर उस सघर्ष मे उसकी चोली श्रौर फट गई। तब उसने रोष मे भरकर कृष्ण की भर्त्सना करनी शुरू कर दी। सुरत का यह वर्णन बहुत ही स्वाभाविक है। श्रौर—

'सोई हुती पिय की छितियाँ लिंग बाल प्रवीन महा मुद मानै। केस खुले छहरै बहरै फहरै छिब देखत मैन प्रमानै। वारस मैं रसखानि पंगी रित रैन जगी ग्रेंखियाँ अनुमानै। चन्द पै विम्ब ग्रीर विम्ब पै कैरव कैरव पै मुकतान प्रमानै।।'

इन विवेचन के आधार पर हम कह सकते हैं कि रसखान का संयोग-वर्णन पूर्ण और सफल है। रूप-प्रभाव से लेकर सुरतान्त तक के चित्रण इनके काव्य म मिलते है।

### वियोग-वर्णन

जब किसी कारण से नायक और नायिका एक-दूसरे से दूर हो जाते हैं तो इम दशा को वियोग की दशा कहते हैं और यह दशा वियोग या विप्रलम्भ शृंगार के अन्तर्गत आती है। प्राय सभी किवयों ने संयोग शृंगार की अपेक्षा वियोग-शृंगार को श्रिषक महत्त्व दिया है। इसका कारण यह है कि सयोग की अपेक्षा वियोग में पुन स्थितियाँ अधिक व्यापक और भावुक वन जाती है। जिस प्रकार अग्नि में तपाने पर रग में उज्ज्वलता और परिपक्वता आती है, उसी प्रकार वियोगागन में जलकर मन के सात्विक भाव शुद्ध, परिष्कृत और परिपक्व वन जाते हैं।

वियोग-भू गार के चार भेद माने गये है-

- १. पूर्वराग
- २. मान
- ३. करुएा
- ४. प्रवास

पूर्णराग मे प्रिय के गुरा-कथन ग्रथवा श्रवरामात्र से ही उससे मिलने की इच्छा उत्कट हो जाती है श्रोर उसका ग्रभाव खटकने लगता है। मान मे नायिका का रूठना ग्राता है। कुछ ग्राचार्य मान विश्रलंभ को श्रयिक महत्त्व नही देते।

इसका कारण यह है कि मान की स्थित मे वस्तुत वियोग हांता ही नही है, क्यों कि रूठने पर भी नायक और नायिका साथ-साथ तो रहते ही है और एक दूसरे के दर्शन करते रहते हैं। श्रत यह स्थित न तो करण है श्रीर न प्रभाव शाली। प्रवास विप्रलम्भ तव होता है जब किसी कारण से नायक विदेश चला जाता है। किसी शाप या प्रेम-मात्र की मृत्यु के कारण जो विग्ह-भावना होती है, वह करण विप्रलम्भ के श्रन्तर्गत श्राती है। इस स्थित को भी श्राचार्य श्रीष्ठक महत्त्व नहीं देते, क्यों कि मृत्यु के उपरान्त तो सारा खेल ही समाप्त हो जाता है श्रीर तव सन्तोष तथा धैर्य की भावना का प्राधान्य हो जाता है। ये भावनाएँ कारुणिक भावों को जागृत करने में वावक है।

रसझान-काव्य मे वियोग की पृथक तीन स्थितियाँ ही मिलती है। यथा— -पूर्वराग —

- 'लोक की लाज तज्यों तबही जब देख्यों सखी व्रजचन्द सलोनो । खंजन मीन सरोजन की छवि गजन नैन लना दिन होनो । हेरे सम्हारि सकै रसखानि सो कौन तिया वह रूप सुठोनो । भीह कमान सो जोहन को सर देधत प्राननि नन्द को छोनो ॥'
- २. 'उनहीं के सनेहन सानी रहें उनहीं के जु नेह दिवानी रहें। उनहीं की सुन न श्री बैन त्यों सैन सो चैन श्रनेकन ठानी रहें। उनहीं सग डोलन मैं रमखानि सबै सुब सिन्धु ग्रधानी रहे। उनहीं बिन ज्यों जलहीन हाँ मीन सी ग्रांखि मेरी ग्रांस्वानी रहे।।'

#### मान---

'प्रिय सों तुम मान कर्यों कत नागरि ग्राजु कहा विनहूँ सिख दीनी।
ऐसे मनोहर प्रीतम के तस्नी वस्नी पग पोछै नवीनी।
सुन्दर हास सुवानिधि सो मुख नैनिन चैन महारस भीनी।
रसखानि न लागत तोहिं कछू ग्रव तेरी तिया किनहूँ मित छोनी॥'
प्रवास—

उपर्यु वत दोनो स्थितियो की ग्रमेक्षा रसलान ने प्रवास-विप्रलभ का ग्रधिक वर्णन किया है प्रियतम के विदेश चले जाने पर बीती वार्ते एक एक करके विरिहिणी के मस्तिष्क मे आती रहती हैं और उसे व्यथित करती रहती हैं, उमकी व्यथा को बढाती रहती हैं। जब भी प्रिय की बाते चलती हैं, विरहिगी को बीती घटनाएँ स्मरण हो आती है—

> 'प्रेम कथानि की बात चलैं चमकै चित चंचलता चिनगारी। लोचन बक बिलोकिन लोलिन बोलिन मे बितयाँ रसकारी। सोहै तरग अनग की भ्रगिन कोमल यो झमकै झमकारी। पूतरी खेलत ही पटकी रसखानि सुचौपर खेलत प्यारी।।'

लेकिन अब चीपड खेलने का अवसर कहाँ ? उसका प्रिय तो विदेश में बैठा हुआ है। क्वल स्वप्न में ही उससे मिलन हो सकता है—

'काह कहूँ रितयों की कथा बितयां कि श्रावत है न कछू री। श्राइ गोपाल लियौ परि श्रक कियौ मनभायौ पियौ रस कूँ री। ताही दिना सो गडी श्रिखियाँ रसखानि मेरे श्रग-श्रंग मे पूरी। पैन दिखाई परै श्रव बावरी दै कै वियोग विथा की मजूरी॥

'वियोग विथा की मजूरी, देने वाला प्रियतम अपनी कूरता का संबल लेकर नायिका को सदैव तडपाता रहता है, उसे अहींनश व्याध्यत करता रहता है। नायिका का भोलापन केवल इतना था कि वह उसकी मुस्कान पर, उसकी बाँसुरी की तान पर और उसके मंजूल मुख पर स्वय को न्यौछावर कर बैठी। इससे वियोग-व्यथा भी मिली और समाज मे बदनामी भी हुई —

'वा भुसकान पै प्रान दियौ जिय जान दियौ वहि तान पै प्यारी।

मान दियौ मन मानिक के संग वा मुख मजु पै जोबन हारी।

वा तन को रसखानि पै री तन ताहि दियौ निंह ग्रान विचारी।

सो मुँह मोरि करी ग्रब का हहा लाल लै ग्राज समाज मे ख्वारी।''

हुक्ला के बिना विरहिग्गी ने खाना ग्रीर पहनना सब कुछ छोड दिया है—

'मोहन सो ग्रटक्यौ मनु री कल जाते पर सोई क्यौ न बतावै।

ब्याकुलता निरखे बिन मूरित भागित भूख न भूषन भाकै।

देखे ते नेकु सम्हार रहै न तब भुकि कै लिख लोग लजावै।
चैन नहीं रसखानि दुहुँ विधि भूली सबै न कछ बान ग्रावै॥'

वियोग-श्रृंगार के अन्तगत प्रकृति का उद्दीपन रूप मं वणन करने की काव्यशास्त्रीय परम्परा है। रसखान ने इस परम्परा का भी पालन किया है। यथा—

'फूलत फून सबै बन बागन बोलत भीर वसंत के आवत । कोयल की किलकार सुनै सब कत विदेशन नें सब धावत । ऐसे कठोर महा रसपानि जुनेकह मीरी ये पीर न पावत । हक सी सालत है हिय में जब वैरिन कोयल कृक गुनावत ॥'

प्रिय का पथ देखते-देखते विरहिणी की द्यांनें धुंधली पट गई हैं। जीभ उसके गुगो को रटते-रटते थक गई हैं, लेकिन द्यभी तक प्रिय के श्राने का मोई सन्देश ही नहीं मिलता है—

'मग हेरत धूँघरे नैन भये रमना रट वा गुन गावन की।
श्रमुरी गिन हार धकी मजनी सगुनौती चलै निह पावन की।
पिथकी कोउ ऐसो जुनाहि कहै स्थि है रसन्यान के श्रावन की।
मनभावन श्रावन सावन में कही शौधि रही उग वावन की।

इस प्रकार हम देयते हैं कि रसयान के वियोग-वर्णन में न्याभावितता श्रीर प्रभावीत्यादकता है। लेग्कन सर्वत्र ऐसा नहीं हुग्रा है। कही-कही रसयान पर रीतिकालीन जादू सर पर चढकर बोल उठा है। ऐस स्थलों पर उनका वर्णन जहात्मक वन गया है। यथा —

'विरहा की जुर्शान लगी तन में तब जाय परी जमुना जल में।
विरहानल ते जल मूद्धि गयी मछती वहि छंगंड गर्ड तल में।
जब रेत फटी रु पतात गई तब सेम जर्यी घरती तल में।
रमखान तब डाह श्राच मिट जब श्राय के स्थाम लगें गल में।।'
× × × ×
'गोकुलनाथ बियोग प्रले जिमि गोपिन नद जतोमित जूपर।
टाहि गयी अंमुबान प्रवाह भयी जल में त्रजलंक तिहुँ पर।
तीरथराज सी राधिका प्रान सु तो रसमान मना त्रज भूपर।
पूरन ब्रह्म ह्वँ ध्यान रह्मों पिय श्रीधि श्रदीबट पात के जपर।।'
लिकन एसे स्थल कम ही हैं।

निष्कर्प रूप में कहा जा सकता है कि रसहान ने अपने काव्य में वंचल एक रस की—श्रृ गार रस की—योजना की है और इसमें ये भावुकता एवं स्वाभाविकता की वृष्टि से भी श्रौर परम्परा के पालन की वृष्टि से भी पूर्णतया सफल सिद्ध हुए हैं।

## रसखान के कृष्ण

भारतीय साहित्य मे कृष्ण के स्वरूप का उल्लेख अत्यन्त प्राचीन काल से होता चला ग्रा रहा है। वैदिक साहित्य मे कृष्ण का जिस रूप मे उल्लेख हुग्रा है, उससे उमे न तो अवतार की संज्ञा दी जा सकती है श्रीर न देवता की ही। महाभारत में कृष्ण के ग्रवतारी रूप का ग्रवश्य उल्लेख मिलता है पर इस रूप के वर्णन की सीमा कम ही है, अर्थात् इस रूप मे इनका वर्णन थोडा ही हमा है। महाभारत के ग्रनन्तर कृष्ण की गणना पूर्ण ग्रवतारों में होने लगती है। गोपाल-रूप मे उनकी उपासना की पद्धति प्रचलित करना पूराएकाल की ही देन है। हरिवंश-पुरासा में कृष्ण के स्वरूप का सबसे ग्रधिक विस्तार और वर्णन पाया जाता है। इस पूराएा में कृष्ण के चरित को गोपियों से आबद्ध किया गया है। विष्णु-पर्व' के १२८ ग्रध्याम्रो में कृष्ण की जीवन-गाथा वर्णित है जिसमे क्रट्ण के चिरत के अनेक पहल्यों पर प्रकाश डाला गया है। यथा -'पुतनावध, शकटवध, ममलार्ज् न-पतन, माखन-चोरी, कालिय-मर्दन, धेनुक वध प्रलम्ब-वध, गोवर्धन-घारण इत्यादि । कृष्ण की इन लीलग्रो का वर्णन करते समय पुरागुकार ने यथास्थल प्रकृति के भी मनोरम चित्रगु प्रस्तृत किये हैं। इसके श्रतिरिक्त पद्म पुरास, वायुपुरास, वामनपुराण, सूर्य पुरासा, गरुड-पुरासा श्रीर विष्णुपुराएा, मे भी कृष्एा से सम्बद्ध श्रनेक गाथाश्री का वर्णन किया गया है। पदापुरागा मे अध्याय ६६ से ७२ तक श्री कृष्ण के महातम्य का वर्णन है श्रीर श्रध्याय ७२ से ५३ तक वृन्दावन श्रादि के महत्त्व का तथा कृष्ण की लीलाम्रो का विवेचन किया गया है। इसी पुराण मे गोपियो के मध्यातमपक्ष और उनकी उत्पत्ति के विषय मे भी विस्तार से उल्लेख किया गया है। द्वारिका. जोकूल, मथुरा, वृत्दावन ग्रादि का भी सुन्दर वर्णन है तथा द्वादश बनो का भी उल्लेख है। इस अध्याय के श्लोक ८८ से १०२ तक कृष्ण के सीन्दर्य का अत्यन्त मनोरम चित्रण किया गया है। कृष्ण भक्त साहित्य पर इस पुराण का काफी प्रभाव है। पुष्टिमार्गीय श्राचार्यों ने इसमे से अनेक बातो को तो ज्यों का त्यों ही अपना लिया है। वायुपुराण में स्यमन्क मिए। की कथा का विस्तार पूर्वक वर्णन करके फिर कृष्ण जन्म का वर्णन किया गया है। इसके

पश्चात् कृष्ण की सोलह सहस्र रानियो तथा उनके पुत्रो आदि का वणन है। वामनपुराग् मे कृष्ण जीवन से सम्बद्ध केवल केणी, मुर और वालनिमि के वध की कथाओं का वर्णन है। कूर्पपुराण मे यद्वा वर्णन के अन्तर्गत कृष्ण के पुरो की कथा वर्गित है गह्णपुराग् के १४८ वें अव्याय मे कृष्ण की लीलाओं का विस्तार पूर्वक वर्णन है। इस पुराग् मे कृष्ण-विषयक कथाएँ ये है— पूनना-वध, यमलार्जु नोद्धार, गोवधन-धारग्, केशी-चाणूर-वध, कालिय मर्दन, शकटासुर-वध, कृष्ण की किमग्णी सत्यभामा आदि आठ रानियो का उल्लेख और सदीपन गुरु के पास विद्याध्ययन। विष्णुपुराग् मे चौथे ग्रंग के पन्द्रहवे अध्याय मे श्रीकृष्ण के जन्म का वर्णन है। पाँचवे श्रश मे कृष्ण-चरित का विशेष हप से ग्रंकन हुग्रा है। इसमे कृष्ण की लीलाओं के साथ-माथ रासलीला कर भी वर्णन है।

कृष्ण-चरित से सम्बद्ध भगवतपुराण सब पुरागो से ग्रविक महत्त्वपूर्ण है। कृष्णभक्तो ने अपने मार्ग में इसी को ग्रावार के रूप मे ग्रहण किया है। महा-भारत से लेकर पुराणकाल तक जिनना भी कृष्ण का विवेचन हुग्रा है, वह सक इस पुराण मे सग्रहीत है यद्यपि इस पुराण मे कृष्ण के सभी रूप ग्रा गये हैं, पर प्रमुखता रिसकराज कृष्ण की ही है। डा० हरवमलाल गर्मा ने वाल-लीलाग्रो को छोडकर कृष्ण के शेष जीवन चिरत की दृष्टि से भगवन के प्रतिपाद्य को घटनात्मक, जादेशात्मक, स्तृत्यात्मक ग्रीर गीतात्मक इन चार भागो मे विभा-जित किया है ग्रीर इनका विवेचन निम्नलिखित गव्हों मे किया है —

१. घटनात्मक-श्रीमदभागवन के वे स्थल घटना-प्रधान स्थल हैं जो ऐति-हासिक घटनाओं का वर्णन करने हैं। परन्तू जैमे गोस्वामी तूल पीदास जी मर्यादापुष्पोत्तम श्रीरामचन्द्र जा के चरित्र को चित्रित करते हुए 'रामचरित-मानस में ग्रन्थ के प्रधान सूत्र भिवत को नहीं छोड़ते और उसी भावना से ग्रिभ-भूत होकर अनजाने ही राम के चिरत मे अनीकिकता का रूपादेश कर जाते हैं. उसी प्रकार व्यास जी का लक्ष्य भी भगवत भक्त-निरूपए। द्वारा भिक्तरस का परिपाक करना है। स्रतएव भागवतकार ने घटनात्मक स्थलो पर भी भगवान के दिव्य मंगल-स्वरूप की कई वार स्तूनि कराई है। जैसे - भो मासूर-वध के समय, वाणासूर-सम्राम के समय तथा वेद-स्तृति आदि। इन घटनाम्रों मे मली-किक घटनाओं का भी सम्मिश्रण है। जैमें स्वर्ग से कल्प्वृक्ष लाना, देवकी के मृतक पुत्रों को लाना आदि। ऐसे स्थलो पर किन की प्रांतभा सजग हो उठती है और वह भगवान के स्वरूप मे इतना तन्मय हो जाता है कि श्रन्य सब भाव ग्रभिभून हो जाते हैं तथा हृदयानुभूनि रागात्मिका बृत्ति के साथ उन स्तुतियो ग्रोर स्तोत्रो के रूप मे साक्षात् रूप घारण कर लेती है। श्रीमद्भागवत मे जहाँ-जहाँ भी इन घटनाग्री का उल्लेख है, वही वही कवि की इस अनुभूति का परिचय मिलता है। इस घटनात्मक भाग मे

समीक्षा भाग ६७

भागवतकार का उद्देश्य भी भिवत की दृढता ही है।

२ उपदेशात्मक—भागवत के उपदेशात्मक भाग में हमें श्रीकृष्ण योगेश्वर, उपदेप्टा तथा विज्ञानी के रूप में मिलते हैं। श्रीमद्भागवत में दो प्रकार के उपदेश है —साधारण तथा विशेष। साधारण उपदेश वे उपदेश है जो साधु, महात्माग्रो, गृहजनो या मित्रो ने दिए हैं। इन उपदेशों का श्रामित्राय कर्त्तं व्यक्तमं का श्रनुष्ठान करते हुए भगवद्भिनत करना है। विशेष उपदेशों के रूप में वे स्थल ग्राते हैं, जहाँ उपदेश किसी व्यक्ति विशेष को विशेष रूप से दिये गए हैं। जैसे उद्धव के प्रति भगवान् के उपदेश, ध्रुव को नारद का उपदेश, चतु श्लोकी भागवत तथा किपलगीता श्रादि। ये उपदेश बड़े महत्वपूर्ण है क्योंकि इनसे दो बातों की व्याख्या हुई है—परमतत्व की ग्रीर जान-भिनत कर्म की।

३. स्तुत्यात्मक — भागवत का स्तुत्यात्मक भाग भी वडा महत्त्वपूर्ण है क्योंकि इसके द्वारा भी कृष्ण के वास्तविक रूप की व्याख्या की गई है। ये स्तुतियाँ दो प्रकार की है—सकाम ग्रीर निष्काम। सकाम स्तुतियाँ वे है जो किसी कामना से प्रेरित होकर की गई है। जैसे—कारागार से मुक्त होने के लिए, किसी ग्रापत्ति या देहिक, दैविक, भौतिक तापो की निवृति के लिए की गई है। निष्काम स्तुतियाँ दो प्रकार की होती है—एक तो वे जिनमे तत्त्व- ज्ञान की प्रधानता है ग्रीर दूसरी वे जिनमे साधन की प्रधानता है। वेद-स्तुति तत्त्वज्ञान-प्रधान स्तुति कही जायेगी, क्योंकि इसमे सब तत्वो का पर्यवसान एक ही तत्त्व मे दिखाया गया है। प्रह्लाद ग्रम्बरीप, ब्रह्मा, ध्रुव ग्रादि की स्तुतिया साधन-प्रधान कही जायेगी क्योंकि इनमे भक्त मुक्ति का इच्छुक न होकर केवल भगवान के रूप तथा लीला के स्मरण, कीर्तन मे ग्रानन्द लेता है।

४ गीतात्मक — श्रीमद्भागवत का चौथा भाग गीतात्मक है। इन गीतों में ग्रन्थकार का हृदय साक्षात् रूप से द्रवित होता हुग्रा प्रतीत होता है। उसकी ग्रन्तरात्मा इन गीतों में पूर्णरूपेण प्रस्फुटित है। ये हृदय के वे स्वत प्रवाही स्रोत हैं जिनका ग्रवरोध किव के वश की बात नहीं थी। उसकी ग्रात्मा की च्यथा एव ग्रन्तर्वेदना के ये गीत साकार प्रतिबिम्ब है। प्रेम ग्रीर विरह की भावनाग्रों से ग्रोतप्रोत इन गीतों की सख्या ग्रधिक नहीं है। पाँच गीत गोपियों के तथा एक हारिका की कृष्ण-पत्नियों का है। ये छ गीत दशम स्कन्द में

श्राए हैं। एकादश स्कन्व में भी दो गीत द्याये हैं—एक पिंगला का श्रीर दूसरा एक भिक्षुक ब्राह्मण का। पिंगला का गीत निर्वेद-गीत है जो ससार के कटु अनुभवी से उत्पन्न अन्तर्वेदना का ग्रीभ्व्यजन करता है। सात्विक ग्रीर सदाचारी होने पर भी दुनिया के हाथों अपमानित होने वाले ब्राह्मण भिक्षुक के गीत में भी वेदना की भलक है। कृष्ण की पत्नियों का गीत द्यम स्कन्द के ६०वे अध्याय में है। उनका मन भगवान की लीला में इतना तन्मय हो जाता है कि वे अपने को भूल जाती है। सासारिक अनुभवों का ज्ञान लुप्त ह जाता है ग्रीर श्रात्म-विभोरता की अनिवंचनीय दशा में उनके हृदय-हृद से अनायास ही भावधारा वह निकलती है। समस्त प्रकृति उन्हें कृष्णमयी लगतो है ग्रीर वे प्रकृति के सब पदार्थों को सम्बोधित करके उनका कृष्ण से सम्बन्ध स्थापित करती है। वे यह भी भूल जाती है कि कृष्ण उनके समीप हैं। गोपी गीतों का वर्णन तो वर्णनातीत है। उनके पांचो गीतों में अनुपम प्रेम की भलक है। प्रतीत होता है हृदय वाणी के साथ लिपटा हुशा चला श्राया है।

उपर्यु क्त विवेचन से निम्नलिखित निष्कषं निकलते हैं---

- १ कृष्ण के दो रूप है सगुण कृष्ण ग्रीर निर्गुण कृष्ण।
- २ कृष्ण का सीन्दर्य ग्रमिट है।
- ३ कृष्ण ग्रीर गोपियो मे घनिष्ठ प्रेम-सम्बन्ध है।
- ४ कृष्ण अनेक प्रकार की लीलाएँ करते है।

रसखान ने भी कृष्ण के स्वरूप में इन्ही विशेषताग्रो को प्रतिष्ठित किया है।

#### सगुण कृष्ण

सिद्धान्तत कृष्णभक्त-किव कृष्ण का निर्गुण रूप ही स्वीकार करते हैं, पर व्यवहारत उन्हें कृष्ण का सगुण और साकार रूप ही मान्य है। इसका कारण यह है कि भिनत के लिए किसी साकार ग्रालम्बन की ग्रावश्यकता होती है, क्योंकि निराकार ग्राराध्य पर मन की एकाग्रता प्रतिष्ठित नहीं हो सकती। सूरदास के अव्दों मे—

'रूप रेख गुन जाति जुगति विनु निरालम्ब मन चकृत बावै। सब विधि ग्रगम विचारिह ताते सूर सगुन लीला पद गावै।।'

इस सगुण कृष्ण मे कृष्णभक्तो ने अनेक प्रकार की विशेषताओं का समावेश किया है। ये विशेषताएँ ही कृष्ण की विविध लीलागों के नाम से

पुकारी जाती है। यथा—वाललीला, रासलीला, फागलीला, कुंजलीला आदि। रसखान ने अपने काव्य की सीमित परिधि मे इन सभी लीलाओं को समाविष्ट करने का प्रयास किया है।

बाललीला में कृष्ण के बचपन की विभिन्न भॉकियों हैं । कृष्ण को खिलाते समय यशोदा किसी गाय की ओट लेकर 'ता' शब्द कहती है जिसे सुनकर कृष्ण प्रपनी और सब बातो को भूलकर यशोदा को हूँ ढने लगते है। वे कुछ पग चलकर जब यशोदा जी को नहीं देखते तो मचल जाते है और पृथ्वी पर लोटकर अपने वस्त्रों को धूल-धूसरित कर लेते है। तब यशोदा जी उसके पास आती है, कृष्ण हँसने लगते है। यशोदाजी अपना सारा मानृत्व कृष्ण पर बलिहार कर देती हैं—

'ता' जसुदा कहाँ घेनु की ग्रोट ढिढोरत ताहि फिरै हिर भूले। क्रूँढन कूँ पग चारि चले मचले रज पॉहि विधूरि दुक्ते । -हिरि हँसे रसखान तब उर भाल ते टारि के बाद लटूले। सो छवि देखि ग्रनन्दब नन्दजू ग्रगिन ग्रग समात न फूले।

जब कृष्ण बड़े हो जाते है तो उनकी शोभा मे भी अभिवृद्धि हो जाती है। घूल से मना हुआ उनका शरीर, सिर पर बनी हुई चोटी, पैरो मे पहनी हुई पैजनी और धारण किया हुआ पीला वस्त्र अत्यन्त ही शोभायमान लगता है। वह प्रसन्तता से परिपूर्ण होकर माखन और रोटी लिए हुए अपने आँगन मे घूम-घूमकर खा रहे है कि अकस्मात् एक कौवा आता है और उनके हाथ से माखन और रोटी छीनकर ले जाता है—

'धूरि भरे ग्रित सोभित स्यामजू तैसी बनी सिर सुन्दर चोटी। खेलत खात फिरै ग्रॅंगना पग पैजनी वाजित पीरी कछोटी। वा छिव को रसखान विलोकत बारत काम कला निज कोटी। काग के भाग बड़े सजनी हरि-हाथ सौ लैं गयौ माखन रोटी।'

कृष्ण जब किशोरावस्था को प्राप्त कर लेते है तो उनका नटखटपना न्वहुत अधिक वढ जाता है। वे गोपियो को अपनी ओर ग्राकिपत करने के लिए विविध लीलाओं की सयोजना करते है। जिनमें से एक रासलीला भी है। रासलीला में कृष्ण ग्रनेक प्रकार से गोपियों को ग्रपनी ओर ग्राकिपत करने का प्रयत्न करते है। कभी वे ग्रपनी बॉसुरी के स्वरों में किसी गोपी का नाम ले देते है और कभी ग्रपनी ग्रन्य चेष्टाओं से उन्हे रिभाने की कोशिश

करते है। यथा-

₹.

- 'अवर लगाइ रस प्याउ वांमुरी वजाय,

  मेरो नाम गाउ हाइ जादू किया मन में।

  नटखट नवल मुघर नन्दनन्दन ने,

  करि के अवेत चेत हिन के जतन में।

  भटपट उत्तिट पुलिट पट परिधान,

  जानि लागी लालन पे सर्व वाम दन में।

  रस राम सरम रगीलो रनपानि आनि,

  जानि जोर जुगृति बिलान कियो जन में।
- २. 'आज पटू मुरती-वट के तट नन्द के मांबरे राम रच्यों री । नैनिन सैनिन बैनिन सो निह् कोऊ मनोहर भाव बच्यों री । जद्यपि रायन की कुल-कानि सबै ख़ज-बालन प्रान पच्यों री । तद्यपि वा रसयानि के हाथ विकानी को ख़त लच्यों पे लच्यों री ।
- कीर्ज कहा जु पै लोग चवाव मदा करियी किर है बजमारी। सीन न रोकत रासत कागु सुगावत ताहि री गावनहारों। आप री सीरी कर ग्रेंक्यिं रसलान धनै धन भाग हमारी।' ग्रावत है फिरि ग्राज बन्यों वह रानि के रास को नाचनहारों॥
- ४ 'देखत मेज विछी ही अछी सु विछी दिए सो भिदिगो तिगरे तम । ऐसी अमेत गिरी निंह चेत उपाय गरे सिगरी सजनी जन । बोली सयानी सखी रससानि वर्च थी सुनाइ व छी जुबती गन । देखन की चलिये री चली सब रस राच्यो मनमाहन ज वन ॥'

रासलीला की भाति फागलीला में भी कृष्ण भीर गांपियों के प्रेम की मनोहर भाँकियाँ प्रस्तुत की गई है। होली या गई है। गोंपिया कृष्ण से क्रीर कृष्ण गांपियों से फाग खेलते हैं। उस समय कृष्ण की जो गांभा होती है उसका वर्णन करना आसान नहीं है—

'बेतातु फागु लत्यो पिय प्यारी को ता मुख की उपमा किहि दी है। देखत ही विन ग्राव भर्ल रसखान कहा है को वारिन की छं। ज्यो ज्यो छवीलो कहै पिचकारी नै एक तर्ह यह दूसरी ली डी। त्यो त्यो छवीलो छक छिक छाक सो हेरें हुँसे न टरें छरो भी जी।' वस्तुन जब से फागुन का मान प्रारम्भ होता है, कृष्ण फापलीला में इतने तल्लीन हो जाते है कि बज की शायद ही कोई नवयुवती यचती हो जो कृष्ण के साथ फागलीला न करे-

'फागुन लाग्यो सखी जब ते तब ते ब्रजमण्डत धूम मच्यो है। नारि नवेली वचै निह एक बिसेख मरे सबै प्रेम ग्रॅंच्यो है। सांभ सकारे वही रसखानि सुरग गुलाल ले खेल रच्यो है। को सजनी निल्ली न भई श्रुरु कौन भट जिहि मान बच्यो है।

कृष्ण की कुंज-लीलाएँ भी वैसी ही ग्रांकर्पक है जैसी ग्रन्य लीलाएँ। जव मुस्कराते हुए कृष्ण कुज से निकलते है तो उनकी गोभा को जो भी गोपी देख लेती है वह इतनी भाव-विभोर हो जाती है कि उसे कृष्ण के ग्रांतिरक्त ग्रीर कोई वात ही याद नहीं रह पाती। उसके सारे सामाजिक वन्धन टूट जाते है ग्रीर नारी सुलभ लज्जा की प्रतिष्ठा समाप्त हो जाती हैं—

'रग भर्यो मुस्कात लला निकस्यों कल कु जन ते सुखदाई। मैं तबही निकसी घर ते तिक नैन विसाल की चोट चलाई। घूमि गिरी रसखानि तब हिरनी जिमि वान ललजे गिरि जाई। टूटि गयो घर को सब बन्धन टुटिगो आरज-लाज वडाई।'

इन लीलाग्रो के श्रतिरिक्त दानलीला, चीरहरण-लीला ग्रादि का वर्णन भी रसखान ने किया है।

# निर्मुण कृष्ण

जैमा कि उत्तर कड़ा जा चुका है कि कृष्णभक्त-किवयों को सिद्धान्ततः कृष्ण का निर्णुण स्वरूप ही मान्य है। इस स्वरूप का प्रतिपादन सभी किवयों ने किया है। सूरदास की विशेषता तो यह रही है कि वे कृष्ण के साकार अथवा अवतारी-रूप का वर्णन करते-करते वीच-वीच में उनके अलौकिकत्व का भी सकेत देते जाते है। यथा—

'जसोदा तेरी मुख हिर जोव । कमलनैन हिर हिचिकिनि रोवै, बन्वन छोरि जसोव । जो तेरो सुत खरौ श्रचगरी, तऊ कोखि को जायौ । कहा भयौ जो घर कै ढोटा, चोरी माखन खायौ । कोरी महकी दह्यौ जमायौ, जाख न पूजन पायौ । तिहि घर देव पितर काहे को, जा घर कान्हर श्रायौ । जाकी नाम लेत स्रम छूटै, कर्म-फन्द सव वाटै।-सोई इहाँ जेवरी वाँचे, जननी साँटि लें डाटै।

दुिवत जानि दोउ सुत कुवेर के ऊखल स्रापु वँधायौ।

स्रदाम प्रभु भक्त हेत ही देह धारि कै स्रायौ।'

× × ×

'भीतर तै वाहर ली स्रायत।

घर-स्राँगन प्रति चलत सुग भए, देहरि स्रँटकावत।

गिरि-गिहि परत, जात निहं उलघी, स्रति श्रम होत नचावृत्।

स्रहुँठे पैंग वसुधा सव कीनी, धाम स्रविध विरमावत।

स्रदास-प्रभु-प्रगनित-महिमा, भगतिन कै मन भावत।

रसलान ने पूर्णस्प से ग्रीर स्पट्ट स्प से कृष्ण के ग्रलौकिकत्व का वर्णन किया है। ये कहते है कि जिस कृष्ण का जप शकर जैसे देव करते हैं, जिनका ध्यान करके ब्रह्मा ग्रपने धर्म मे वृद्धि करते हे, जिनका तिनव-सां ध्यान भी हृदय मे लाते ही ग्रत्यन्त मूर्ख भी निपुण ज्ञान के भण्डार बन जाते हैं, जिस पर देव, किन्नर ग्रीर पृथ्वी पर रहने वाली स्त्रियाँ ग्रपने प्राणो को न्योछ।वर करके सजीवता प्राप्त करती है, उसी कृष्ण को ग्रहीर की लडकियाँ थोड़ी-सी छाछ के लिए नाच नचाती है—

'सकर से सुर जाहि जर्प, चतुरानन व्यानन धर्म वहावै। नैक हिये जिहि ग्रावत ही जड मूढ महा रसखानि कहावै। जा पर देव ग्रदेव भू-ग्रगना वारत प्रानन प्रानन पावै। ताहि ग्रहीर की छोहरियाँ छिट्टा भरि छाछ पै नाच नचावै।'

जिस करण के गुणो का शेपनाग, गरोंग, शिव, सूर्य और इन्द्र\_निर्तर समरण करते हैं, वेद जिसके स्वरूप का निश्चित ज्ञान प्राप्त करके उसे अनादि अनन्त, अखण्ड, अधेद्य, अभेद्य आदि विशेष विशेषणो से पुकारते हैं। नारद, शुकदेव और व्यास जैसे प्रचण्ड पण्डित भी अपनी पूरी कोशिश करके जिसके स्वरूप का पता न लगा सकने के कारण द्वार पर वैठ गये हे, उसी कृष्ण को अहीर की लडिकयाँ थोडी-सी छाछ के लिए नाच नचाती हे—

'सेप, गनेस, महेस, दिनेस, सुरेसहु आहि निरन्तर गावै। जाहि अनादि अनन्त अखण्ड अछेद अभेद सुवेद वतार्वै। समीक्षा भाग १०३

नारद से सुक व्यास रहै पिच हारे तऊ पुनि पार न पावै। ताहि महीर की छोहरियाँ छिछया भिर छाछ पै नाच नचावै।

जिस कृष्ण के गुणो का गान अप्सरा, गधर्व, शारदा और शेपनाग सभी करते हैं गए। जिसके अनन्त नामो का स्मरण करते हैं, ब्रह्मा और शिव भी जिसके स्वरूप को नही जान पाते, जिसे प्राप्त करने के लिए योगी, यित, तपस्वी और सिद्ध निरन्तर समाधि लगाये रहते हैं, फिर भी उसका भेद नहीं जान पाते, उन्हीं कृष्ण को अहीर की लडिकयाँ थोडी सी छाछ के लिए नाच नचाती है—

'गावै गुनी गनिका गवरव श्री सारद सेस सबै गुन गावत। नाम श्रनन्त गनत गनेस ज्यौ ब्रह्मा त्रिलोचन पार न पावत। जोगी जती तपसी श्रक्त सिद्ध निरन्तर जाहि समाधि लगावत। ताहि श्रहीर की छोहरियाँ छछिया भरि छाछ पै नाच नचावत।'

ब्रह्मा आदि अनेक योगी, जिस कृष्ण के स्वरूप को जानने के लिए समाधि लगाये रहते है पर उसका पार नहीं पाते, शेषनाग अपनी सहस्रों जिह्नाओं से जिसका निरन्तर जाप करते रहते हैं. महर्षि नारद अपने हाथ में वीणा लेकर और उसे बजाते हुए तीनों लोकों में फिरते हैं पर कोई भी ऐसी साक्षी नहीं मिलती जिसके आधार पर वे यह दावा कर सके कि उन्होंने कृष्ण के स्वरूप को जान लिया है। ऐसे दुर्बोध्य और अनत कृष्ण को अहीर की लडकियाँ थोडी सी छाछ के लिए नाच नचाया करती है।

शिव जिनको स्राराध्य मानकर उनका ध्यान करते है, सारा ससार जिनकी पूजा करता है, जिनसे महान् और कोई दूसरा देव नहीं है, वहीं कृष्ण साकार रूप घारण करके स्रवतरित हुम्रा है और जो विराट् पुरुष है, वहीं अपनी लीला दिखाने के लिए माटी खाता फिरता है—

'सभु घरै ध्यान जाको जपत जहान सब,
तातं न महान् और दूसर अब देख्यौ में।
कहै रसखान वही वालक सक्ष्प घरै,
जाको कछु रूप रग अद्भुत अबलेख्यौ मै।
कहा कहूँ आली कछु कहती बनैन दसा,
नन्द जी के अगना मे कौत्क एक देख्यौ मै।

जगत को ठाटी महापुरुप विराटी जो,

निरजन निराटी ताहि माटी खात देख्यौ मैं ॥

कृष्ण की प्राप्ति के लिए ही सारा जगत प्रयत्नशील है। ये वही कृष्ण हैं जिनकी पूजा ब्रह्मा जी रात-दिन किया करते है, सदा भवत-वत्सल धिव जिनका पूर्ण तन्मयता से ध्यान करते है, जिनके लिए श्रहकारी, मूर्खं, राजा, निर्धन सभी प्रकार के लोग योगी वनकर शीतादि के द्वारा श्रपने श्रगो को शिथिल वनाते हैं, वही श्रानन्द के भण्डार कृष्ण प्राणों के प्राण है जिन्हे देखने के लिए लाखो श्रभिलाषाएँ लाखो प्रकार से बढती है, जो पृथ्वी पर रहने वाले लोगो का श्रहकार मिटाने वाले है, कमल के समान सुन्दर नेत्र वाले है, वे ही यशोदा जी के श्रागे खरचनी लेने के लिए मचल कर खड़े हए है—

'वेई ब्रह्म ब्रह्मा जाहि सेवत है रैन-दिन,

सदा सिव सदा ही घरत घ्यान गाढे है। वेई विष्तृ जाके काज मानी मुढ राजा रक,

जोगी जती ह्वं के सीत सह्यो अग डाढे है।

वेई व्रजचन्द रसखानि प्रान प्रानन के.

जाके ग्रभिलाख लाख लाख भाँति वाढे है।

जसुधा के आगे वसुधा के मान-मोचन ये,

तामरस-लोचन खरोचन कौ ठाढे है।।'

इसके अतिरिक्त कृष्ण का अलौकिकत्व प्रतिपादन करने के लिए रसखान ने कालिय-दमन और कुवलियपीड-वध जैसी कथाश्रो का भी उल्लेख किया है।

इस विवेचन के आधार पर कहा जा सकता है कि अन्य कृष्ण-भक्त कवियों की भाँति रसखान ने भी कृष्ण के लौकिक और अलौकिक दोनों प्रकार के रूपों का वर्णन किया है। वस्तुत इनके कृष्ण है तो अलौकिक ही, पर अपने भक्तों को अलौकिक आनन्द प्रदान करने के लिए और लोक की रक्षा करने के लिए वे साकार रूप ग्रहण करके अवतार लेते है।

# रसखान का सौन्दर्य-चित्रगा

कृष्ण-भिवत प्रेम-मूलक भिवत है। प्रेम के लिए ग्राकर्षण एक प्रमुख तत्व है ग्रीर ग्राकर्षण के लिए सीन्दर्य का होना ग्रानिवार्य है। सीन्दर्य दो प्रकार का होता है—ग्राम्यन्तिरक सीन्दर्य ग्रीर वाह्य सीन्दर्य। ग्राम्यन्तिरक सीन्दर्य के ग्रन्तर्गत मन की उदात्त भावनाएँ ग्राती है। बाह्य सीन्दर्य शारीरिक सौन्दर्य है। कृष्ण-काव्य मे इन दोनो प्रकार के सौन्दर्यों का विस्तार से चित्रण हुग्रा है। रसखान ने भी ग्रपने सौन्दर्य चित्रण मे इस परम्परा का पालन किया है। ग्राम्यन्तिरक सौन्दर्य

जैसा कि ऊपर वताया जा चुका है, श्राभ्यन्तरिक सीन्दर्य के अन्तर्गत मन की उदात्त भावनाएँ ग्राती है। भक्त की इससे अधिक उदात्त भावना ग्रौर क्या हो सकती है कि वह स्वय को सर्वरूपेण अपने ग्राराध्य के प्रति समर्पित कर दे। रसखान-काव्य मे, अन्य कृष्ण-भक्तो की भाँति समर्पण की यह भावना पूर्णरूपेण लक्षित होती है। इन्होने जिस प्रकार स्वयं को धपने ग्राराध्य के प्रति समर्पित किया है, उसी प्रकार ग्रपनी गोपियो मे भी समर्पण की यह भावना समाविष्ट की है। पहले किव की समर्पण-भावना को देखिए।

रसखान का अपने आराध्य के प्रति इतना गम्भीर लगाव है कि ये प्रत्येक स्थिति मे उसी का सान्विध्य चाहते हैं, चाहे इसके लिए इन्हें किसी भी प्रकार का फल भुगतना पड़े। इसीलिए ये कहते हैं कि आगामी जन्म मे यदि मुभे मनुष्य योनि मिले तो मै वही मनुष्य बनू जिसे बज और गोकुल के ग्वालो के साथ रहने का अवसर मिले। यदि मुभे पशु-योनि मिले तो मेरा जन्म बज मे ही हो। ताकि मै नन्द की घेनुओ के मध्य विचरण कर सकूँ। यदि मै पत्थर ज्वनूँ तो उसी पर्वत का वनूँ जिसे इन्द्र का गर्व खंडित करने के लिए कुल्ण

ने अपनी अगुलियो पर घारण किया था और यदि मै पक्षी बन् तो सदैव यमुना के किनारे उगे हुए वृक्षो की शासो पर चहकता रहूँ—

'मानुप हो तो वही रसखानि वसी ब्रज गोकुल गाँव के ग्वारन। जो पसु हो ती वहा वस मेरो चरो नित नन्द की घेनु मकारन। पाहन हो तो वही गिरि को जो धर्यो कर छत्र पुरन्दर धारन। जो खग हो तो वसेरो करो मिलि कालिन्दी कूल-कदव की डारन।।'

इसी प्रकार रसखान अपने गरीरावयवों की सायंकता तभी मानते हैं जब उनसे किसी प्रकार आराध्यदेव की सेवा की जाये। ये अपने आराध्यदेव से विनती करते हैं कि मुफे सदा अपने नाम का स्मरण करने दो ताकि मेरी जीभ इन्द्रियों से प्राप्त आनन्द में न इब जाये। मुफे कुंजों में बनी हुई अपनी कुटी में भाड़ लगाने दो, जिससे मेरे हाथ सत्कमं में सर्देव प्रवृत्त रहे। मुफे ब्रज की धूल में अपने शरीर को धूसरित करने दो, जिससे मुफे अणिमा आदि आठों सिद्धियों का सुख मिल जाये। यदि आप मुफे निवास करने के लिए कोई विशेष स्थान देना चाहते हैं तो यमुना तट पर खड़े हुए उन्हीं कदम्ब वृक्षों की डालियों पर दीजिए जहाँ पर आप अनेक प्रकार की कीडाएँ किया करते थे—

'जो रसना रस ना विलसै तेहि देहु सदा निज नाम उचारन। मो कर नीकी कर करनी जु पै कुंज-कुटीरन देहु बुहारन। सिद्धि समृद्धि सबै रसखानि लहीं व्रज-रेनुका ग्रग सवारन। खास निवास मिलै जु पै तौ वही कालिन्दी-कुल-कदव की डारन॥

जिस प्रकार किव ने कृष्ण के प्रति अपनी उदात्त भावनाओं की अभिव्यक्ति की है, उसी प्रकार गोपियों की उदात्त भावनाओं को भी व्यक्त किया है। ये भावनाएँ कृष्ण के प्रति आकर्षण में परिलक्षित होती है। गोपियाँ जब भी कृष्ण को देखती है, तभी उनके हृदय का सौन्दर्य उमड पडता है और वे कृष्ण के प्रत्येक अग में, उसकी प्रत्येक वस्तु में सौन्दर्य का अपार पारावार तरित देखती है, यदि कभी वे कृष्ण की अलकाविल पर, विगाल भाल पर, हृदय पर, फूलती हुई वनमाल पर भाव-विभोर हो उठती है—

'सिंख गोवन गावत हो इक ग्वार लख्यों विह डार गहे वट की। अलकाविल राजित भाल विसाल लसै वनमाल हिये टटकी। समीक्षा भाग १०७

जब ते वह तानि लगी रसखानि निवार को या मग ही भटकी। लटकी लट सो दृग-मीनि सो वनसी जियवा नट की ग्रटकी।।' तो कभी उसे देखते ही उसके सौन्दर्य का ऐसा समन्वित प्रभाव होता हैं कि उनका शरीर राँग की भाँति ढर जाता है—

'गाइ दुहाइ न या पै कहू, न कहूँ यह मेरी गरी निकरयो है। धीरसमीर किलन्दी के तीर खर्यो रहे आजु ही डीठि पर्यो है। जा रसखानि विलोकत ही सहसा ढिर रॉग सो ऑग ढर्यो है। गाइन घेरत हेरत सो पट फेरत टेरत आनि अर्यो है।।' इसी प्रकार के अन्य अनेक उद्धरण प्रस्तुत किये जा सकते है जिनमे गोपियो की उदात्त भावनाएँ — भावो का सौन्दर्य — पूर्णतया व्यक्त हुआ है। बाह्य सौन्दर्य

बाह्य सीन्दर्य के अन्तर्गत रसखान ने कृष्ण और राधिका के सीन्दर्य का वर्णन किया है। यह वर्णन दो भागों में विभाजित किया जा सकता है—

१. शारीरिक सौन्दर्य

२. चेष्टागत सौन्दर्य

रसखान ने कृष्ण के सौन्दर्य का वर्णन करने के लिए जिन ग्रंगो को चुना है, वे बहुत सीमित ग्रीर परम्परागत है। ग्रन इनके इस वर्णन मे ग्रपेक्षित व्यापकता का ग्रभाव है। प्राय इतर शब्दों मे पुनरावृत्ति-सी ही हुई है। पर यह पुनरावृत्ति भी भावपूर्ण ग्रीर कवित्वपूर्ण है। कुछ उदाहरण देखिए।

यशोदा जी के द्वारा सिंजित कृष्ण के सीन्दर्य का वर्णन करती हुई कोई गोपी अपनी सखी से कहती है कि ऐ सिंख ! मैं आज ही प्रात काल नन्द के उस भवन मे गई थी जहाँ रस-सागर कृष्ण थे। मैं उन्हें देखते ही उनमें अनु-रक्त हो गई। उन जैसा पुत्र पाकर यशोदा जी को जो सुख मिला है, उसका वर्णन नहीं किया जा सकता। मैं तो भगवान से प्रार्थना करती हूँ कि उनका यह पुत्र लाख करोड युगो तक जीवित रहे। यशोदा जी ने उनके सिर पर तेल लगाकर और आँखों में काजल डाल कर उनके मुख पर डिठौना लगा दिया। उनके गले में हमेल और हार डालकर यशोदा जी उसके सौन्दर्य को निहारती रही, उन पर स्वय को न्योछावर करके उन्हें चूमती रही—

'ग्राजु गई हुती भोर ही हौ रसखान रई वहि नन्द के भौनहि। वाको जियौ जुग लाख करोर, जसोमित को सुख जात कह्यौ नहि।।

हुआ है-

तेल लगाड लगाड के ग्रंजन, भोहे वनाइ-वनाड टिठोनिह ।
डालि हमेलिन हार निहारत, वारत ज्या चुमकारत छीनिह ।।
कृष्ण का सीन्दर्य वस्तुत डतना ग्रमित है कि उस पर कामदेव भी ग्रपनी
करोडो मुन्दरताग्रो को न्यौछावर करने के लिए विवय हो जाता है—
"धूरि भरे ग्रति सोभित व्याम जू, तैसी वनी मिर सुन्दर चोटी ।
सेलत खात फिरै ग्रगना, पग पैजिन वाजित पीरी कछोटी ।।
वा छिव को रसखान विलोकत, वारत काम कगा निज कोटी ।
काग के भाग वटे सजनी, हिर हाथ सो नै गयी मायन-रोटी ।"

कृष्ण के गले की मोतियों की माला का, यू घरदार केंगराशि का, जटाऊ आभूपणों का, सिर पर जरीदार पगड़ी का सौन्दर्य भी कुछ कम नहीं है। इस नौन्दर्य का दर्शन तो पूर्व-सचित पुण्यों में ही होता है-

'मोतिन माल बनी नट के, लटकी लटबा लट घूँघर बारी।

ग्रग ही ग्रग जराब लमें ग्रह सीम लमें पिगया जरतारी।।

पूरव पुन्यिन ते रसखानि सु मोहिनी मूरित ग्रानि निहारी।

चार्यो दिमानि की लैं छिब, ग्रानिक भांके भरोगे में बांके बिहारी॥'

इनके मन्तक पर लगी हुई गोधूलि को, हृदय पर लहराती हुई बनमाला
को, सुरीली बशी को ग्रौर पीले वस्त्र की फहराहट को देखकर गोपियाँ इतनी
भाव-विभोर हो जाती हैं कि वे मब प्रकार के दुखों को मूलकर ग्रानन्द में डूबकियाँ लेने लगती है—

गोरज विराज भाल लहलही वनमाल,
ग्रागे गैया पाछे ग्वाल गान मृदु तानिरी।।
तैसी घुनि वांमुरी की मघुर-मथुर जैसी,
वक चितवनि मद मद मुसकानि री।।
कदम विटप के निकट तटनी के तट,
ग्रटा-चाढि चाहि पीत पट फहरानि री।।
रस वरसान तन-तपनि ग्रुकान नैन,
प्रानि रिक्षान वह ग्रान रसखानि री।।'
कृष्ण के नेत्रो की बक्रता इतनी तीक्ष्ण है कि कोई गोपी उसकी चोट को सहन नही कर सकती, इसीलिए उनकी गोभा ने समूचे ब्रज मे कोलाहल मचा

'नैनिन बक विसाल के बानिन फेलि सकै ग्रस कीन नवेली। वेधत है हिम तीछन कोर सुमार गिरी तिम कोटिक हेली।। छोडै नही दिनहूँ रसखानि सुलाग फिरै द्रुम सो जनु बेली। रौरि परी छवि की व्रज-मडल कुडल गडनि कुतल केली।।'

उनकी दृष्टि श्रीर वाणी विलक्षण है, उनकी चचल दृष्टि भी विलक्षण-सी है। उनके कपोलो पर कुण्डलो की छवि हाथी के गडस्थल पर पडी हुई छिव की भाँति विलक्षण है। जिस समय वे पेड की डाली पकड कर खडे होते है तो उस समय उनकी जो शोभा होती है, उसका वर्णन करना किठन है। कोई भी गोपी उनकी उस समय की शोभा से श्रीर उनकी मधुर मुस्कान से श्रपने को नहीं बचा सकती—

'म्रलवेली विलोकिन वोलिन भी भ्रलवेलिये वोल निहारन की। म्रलवेली सी डोलित गजिन पे छिव सो मिल कुण्डल बारन की।। भटू ठाढौ लख्यौ छिव कैसे कह्यौ रसखानि गहे द्रुम डारन की। हिस मै जिस मै मुसकानि रसी गित को सिखवै निरवारन की।।

कृष्ण की विशाल श्राखे, पुष्ट कपोल, मधुर भाषण, सुन्दर हँसी, सुन्दर मुख को जो भी गोपी एक बार देख लेती है, वह पागल होकर उसे गली गली में ढूँढती फिरा करती है—

'बॉकी वडी ग्रेंखियाँ वडरारे कपोलिन बोलिन कोकिल वानी। सुन्दर हार सुघानिधि सो, मुख मूरित रग सुघारस-सानी।। ऐसी नवेली ने देखे कहूँ ब्रजराज लला ग्रति ही सुखदानी। डोलित है वन बीथिन मे रसखानि मनोहर रूप लुभानी।।

कुष्ण के नेत्र इतने विशाल है कि वे कानो तक खिचे रहते है। उनके केश मुख पर लहराते रहते है। उनकी सुन्दर शोभा की क्रान्ति चारो श्रोर विखर कर करोडो प्रकार के खेल दिखाती है। वास्तविकता तो यह है कि उसकी शोभा भूक कर, भूमकर श्रीर श्रमृत को चूमकर चन्द्रमा की चाँदनी को चुराने वाली है—

'दृग दूने खिंचे रहै कानन लौ लट ग्रानन पै लहराइ रही। छिंक छैल छवीली छटा घहराय कै कौतुक कोटि दिखाइ रही।। भुकि भूमि भमाकिन चूमि ग्रमी चिंह चाँदनी चद चुराई रही। मन भाह रही रसखानि महा छिंब मोहन की तरसाइ रही।।' सध्या समय जब कृष्ण गायों को चराकर वापिस लौटते हैं तो सारे चोरज से धूसरित हो जाते हैं। उस समय कृष्ण की गोभा ऐसी दिखाई देती है मानो ग्राग के पहाड से बूभकर धुएँ के बादल चढ़े चले ग्रा रहे हों—

साँभ समें जिहि देखित ही तिहि देखन की मन मा ललके री। ऊँची अटान चढी ब्रजवाम सु लाज मनेह दुरं उभके री।। गोंबन धूरि की बूँबिर में तिनकी छिब यो रसगानि नके री।। पावक के गिरित बुध्कि मानी ध्वा-लपटी लपटे लपके री।।

कृष्ण का शारीरिक सीन्दर्य स्वाभाविक रूप से बहुत ही आकर्षक है। पर इस पर रवाभाविक गति से धारण किये हुए आभूषण उसे और भी अधिक आकर्षक बना देने है। कृष्ण के कानों में पड़े हुए कुण्डल विजली के समान चमकते है। गीवों के पैरों से उठी हुई धृलि वादलों के उमडने के समान प्रतीत होती है—

'दमक रिव कुण्टा दामिनि से घुरवा जिमि गोरज राजत है।
मुकताहल-दारन गोपन के मु तो यूँदन की छिव छाजत है।।
बजवाल नदी उमही रसखानि मयक वधू दुति लाजत है।
यह ग्रावन श्री मनभावन की वरखा जिमि ग्राज विराजत है।

शारीरिक सीन्दयं के श्रतिरिक्त रमखान ने चेप्टागत सीन्दयं का भी पर्याप्त चर्णन किया है। जिस प्रकार किन ने शारीरिक सौन्दयं की परिधि को सीमित रखा है, ग्रथीत् इने-गिने शरीरावयवो का ही परम्परागत श्रनुमानो के द्वारा चित्रण किया है; श्रथवा परम्परागत श्राभूपणो का उल्लेख किया है, उसी प्रकार चेप्टाएँ भी इनी-गिनी है। वक-दृष्टि, वंशीवादन, मुस्कराना श्रादि तक ही किन ने श्रपने चेप्टागत सीन्दर्य को सीमित रखा है। निम्नलिखित सबैये में चशी-वादन के सीन्दर्य का वणन है—

श्रावत हे वन ते मनमोहन गाइन सग नसं व्रज-ग्वाला। वेनु वजावत गावत गीत श्रभीत इतै करिगो कछु स्थाला।। हेरत हेरि कर्के चहुँ श्रोर ते भाँकि भरोखन तै व्रजवाला। देखि मुश्रानन को रसखानि तज्यौ सब द्योस को ताप-कसाला।।

श्रीर—

श्रित सुन्दर री व्रजराजकुमार महामृदु वोलिन वोलत है।

लिख नैन की कोर कटाछ चलाइ के लाज की गाठन खोलत है।

सुन री सजनी अलबेलो लला वह कु जिन-कु जिन डोलत है। रसखानि लखे मन बूडि गयौ मिध रूप के सिन्धु कलोलत है। इसमे वक्रदृष्टिगत चेष्टा के सौन्दर्य का वर्णन है।

कृष्ण के द्वारा गायों के घरने में, लाठी को घुमाने में, वक्रदृष्टि से देखने में, सगीत की ताने बजाने में श्रीर पीले वस्त्रों के फहराने में भी गोपियों को अपार सीन्दर्य के दर्शन होते है—

'वह घेरिन घेनु ग्रबेर सबेरिन फेरिन लाल लकुट्टिन की। वह तीछन चच्छु कटाछन की छिव मोरिन भोह भृकुट्टिन का।। वह लाल की चाल चुभी चित में रसखानि सगीत उघुट्टिन की। वह पीत पटककिन की चटकानि लिटकिन मोर मुकुट्टिन की।'

कृष्ण की वक्रदृष्टि में इतना सोन्दर्यपूर्ण श्राकर्षण है कि उसे देखते ही समस्त बज़ वालाएँ अपनो कुल लाज श्रीर श्रपने गृह-काज को छोड बैठती हैं—

भटू सुन्दर श्याम सिरोमिन मोहन जोहन मै चित चोरत है। ग्रवलोकन वक विलोचन मे व्रजवालन के दृग जोरत है।। रसखानि महावत रूप सलोनो को मारग ते मन मोरत है। गृहकाज समाज सबै कुल लाज लला व्रजराज को तोरत है।।

चऋदृष्टि का यही प्रभाव निम्नलिखित सवैये मे विणित है—

याली लला घन सो स्रति सुन्दर तैसो लसै पियरो उपरैना।
गडिन पै छलकै छिव कुण्डल मिडित कुतल रूप की सेना।।
दीरघ वक विलोकिन की स्रवलोकिन चोरित चित्त को चैना।
मो रसखानि हर्यौ चित की मुसकाइ कहे स्रधरामृत वैना।।

कही-कही रसखान ने ग्रनेक चेष्टाग्रो का एक साथ ही वर्णन किया है। निम्निलिखित मवैये मे वक्दिष्टि, कटाक्ष मारना, मुस्कराना इन तीनो चेष्टाग्रो का एक साथ वर्णन किया है—

मोहन रूप छकी बन डोलित घूमित री तिज लाज विचारै। वक विलोकित नैन विसाल सुदम्पित कोर कटाछन मारै। रग भरी मुख की मुसकान लखै सिख कौन जु देह सम्हारै। ज्यो ग्ररिवन्द हिमत करी भक्तभोरि कै तोरि मरोरि कै डारै।' कृष्ण की चेष्टात्रो में मुसकान ग्रीर वक दृष्टि का वर्णन किव ने सबसे अविक किया है।

कृष्ण के सीन्दर्य के अतिरिक्त किव ने रावा के सीन्दर्य का भी वर्णन किया है। रावा के सीन्दर्य के उपमान और उन्हे प्रस्तुत करने की रीति प्राय. परम्परागत है। यथा—

> 'कैंबो रसखान रस कोस दृग प्यास जानि, ग्रानि के पीयूप पूष कीनो विधि चद घर। कैंबो मिन मानिक वैठारिवों को कचन में, जरिया जोवन जिन गढिया सुघर घर। कैंबों काम कामना के राजत अधर चिन्ह, कैंवों यह भौर ज्ञान बोहित गुमान हर। एरी मेरी प्यारी दुति कोटि रित रम्भा की, वारि डारी तेरी चित चोरिन चित्रक पर।

इस कवित्त मे नेत्र, मुख, शरीर-गठन, श्रवरो की लाली, नासिका का छिद्र और चिवुक की शोभा का वर्णन किया गया है। इनकी शोभा का वर्णन करने के लिए जिन उपमानों की संयोजना की गई है वे सभी प्राय. परम्परागत है।

> 'श्री मुख सौ न वखान सकै वृपभान सुनाजू को रूप उजारों। हे रसखान तू ज्ञान सभार तरैनि निहार जु रीभनहारों। चारु सिन्दूर को लाल रसाल लसै ब्रजवाल को भाल टिकारों। गोद मैं मानी विराजत है घनस्याम के सारे की सारे को सारो।।'

इस सर्वये मे राघा के समस्त सीन्दर्य के साथ उसके मस्तक पर लगे हुए सिन्दूर के टीके की शोभा का वर्णन किया गया है जो ऐसा प्रतीत होता है मानो चन्द्रमा की गोद मे मगल सुशोभित हो।

> 'ग्रित लाल गुलाल दुकूल ते फूल ग्रिली ; ग्रिलि कुंतल राजत है। मखतूल समान के गुज छरानि मैं किंसुक की छिव छाजत है। मुकता के कदम्ब ते ग्रिक के मौर सुने सुर कोकिल लाजत है। यह प्रानिन प्यारी जुकी रसखानि वसत-सी ग्राज विराजत है।

इस सीन्दर्य-वर्णन में साग रूपक की योजना के द्वारा राघा को वसन्त वताया गया है। कोई गोपी ग्रपनी सखी से राधा के सीन्दर्य का वर्णन करती है कि हे सखी! राधा का ग्रत्यन्त लाल गुलाल के समान दुकूल गुलाव के लाल फूल की भाँति शोभायमान है। उसकी काली केश-राशि भौरो के समान सुशो- समीक्षा भाग ११३

भित है। काले रेशम की डोरियो मे बँधे हुए गुँज पलाश-पुष्प की भॉित शोभा से सम्पन्न है। उसके मोती कदम्ब और आम की मजरियो के समान शोभाय-मान है। उसकी वाणी में इतना माधुर्य है कि उसके वचनो को सुनकर कोयल भी लज्जित हो जाती है।

'तन चदन खोर कै बैठी भटू रही आजु सुधा की सुता मनसी। मनो इदुबधून लजावन को सब ज्ञानिन काढि घरी गन-सी। रसखानि विराजित चौकी कुचौ विच उत्तमताहि जरी तन-सी। दमकै दुग-बान के घायन कौ गिरि सेत के सिध के जीवन-सी॥'

ग्रुपने शरीर पर चन्दन लगाकर वैठी हुई वह सुघा की मानस-पुत्री राघा ऐसी प्रतीत हो रही है मानो चन्द्रमा की पित्नयो तारिकाग्रो को लिज्जत करने के लिए सब प्रकार से ग्रुपनी समग्र सात्विक शोभा को बाहर निकालकर बैठी हुई हो। उसके कुचो के बीच मे हार का चदा इस प्रकार सुशोभित है जैसे सौन्दर्य को ही उसके शरीर मे जड दिया गया हो। वह चन्दा ऐसा प्रतीत होता है मानो द्रग वाणो का घाव दमक रहा हो, ग्रथवा श्वेत पर्वत के सिध-स्थान मे कोई जलाशय हो।

> 'म्राज सँवारित नेकु भटू तन, मद करी रित की दुित लाजै। देखत रीभि रहे रसखानि सु, भ्रीर कहा विधिना उपराजै। भ्राए है न्यौते तरैयन के मनो सग पतग पतग जुराजै। ऐसे लसै मुक्तागन मैं तिल तेरे तरौना के तीर विराजै॥'

कोई गोपी राघा से उसके सौन्दर्य का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख! स्राज तिनक अपना शरीर सभाल लो, क्यों कि इसके समक्ष रित का सौन्दर्य भी मद हो गया है और वह इसी कारण लिज्जत हो रही है। स्रानन्द-सागर कृष्ण तुम्हारी शोभा को देखकर रीभ रहे है। तुम ब्रह्मा की सौन्दर्य-मृष्टि की चरम पराकाष्ठा हो। मोतियों से युक्त तुम्हारे तरीना के किनारे पर सुशोभित तिल इस प्रकार शोभा दे रहा है मानो सूर्य के साथ सारे नक्षत्र स्राकर एकत्र हो गये हो।

यह राधिका का स्वाभाविक सौन्दर्य है, किन्तु कवि ने उस सौन्दर्य का भी वर्णन किया है जो ग्राभूपणो एव परिधानो के कारण द्विगुणित हो रहा है। यथा —

'प्यारी की चारु सिगार तरगन जाय लगी रित की दुित कूलिन । जोवन जेव कहा कहिए उर पै छिव मजु श्रनेक दुकूलिन । कचुकी सेत में जावक-विन्दु विलोकि मरें मघवानि की सूलनि।
पूजे है याजु मनी रसखान सु भूत के भूप वधूक के फूलिन।।'
यथांत राघा के सुन्दर सीन्दर्य की लहरें रित की शोभा के किनारों से जा
लगी ह। उसके यौवन की काति का तो कहना ही क्या ? उसके हृदय पर
य्योक वस्त्रों की शोभा सुशोभित है। उसकी ज्वेत कचुकी में लाल रग के विन्दु
को देखगर तो मनुज्य इन्द्र के वज्य की चोट की भांति भारी चोट खाकर मर
जाता है। उसके कुचों पर पडा हुया लाल वस्त्र इस प्रकार प्रतीत हो रहा है
मानो वधक के फुलों संशिव की पूजा की गई हो।

राधा की शरीर-काति इस प्रकार चमकती है जैसे दिये की बाती उकसा दी गई हो —

'वांकी मरोर गही भृकुटीन लगी श्रीखियां तिरछानि तिया की ।

टांक सी लांक भई रसखानि सुदामिन तें द्युति दूनी तिया की ।

सीहै तरग श्रनग की श्रगनि श्रोप उरोज उठी छितया की ।

जोवन-जोति सु यो दमके उसकाड दई मनो बाती दिया की ।।'

राधा के शरीरावयवों के सौन्दर्य-वर्णन में परम्परागत उपमानों का ही ।

प्रयोग किया गया है । यथा—

'जाको लसै मुख चद समान कुमानी सी भीह गुमान हरै। दीरघ नैन सरोजहुँ नै मृग खजन मीन की पाँत दरें। रमखान उरोज निहारत ही मुनि कीन समाधि न जाहि टरें। जिहि नीके नवै कटि हार के भार मो तासो कहे सब काम करें।

इस नवैये मे मुख के लिए चन्द्रमा का, भींह के लिए कमानी का, नेत्रों के लिए कमल, खजन, मृग और मीन का उपमान ग्रहण किया गया है। ये उपमान उपर्युक्त उपमेयों के लिए परम्परागत है।

इस विवेचन के उपरान्त यह कहा जा सकता है कि यद्यपि रसखान ने मीन्दयं के दोनो पक्षो का—ग्रान्तरिक पक्ष ग्रौर वाह्य पक्ष का—वर्णन किया है, पर इनके वर्णन में व्यापकता नहीं है। गिने-चुने गरीरावयवों की तथा भावां की परम्परागत उपमानों के द्वारा शोभा वर्णित की गई है ग्रत. पुनरावृत्ति भी पाई जाती है। यह पुनरावृत्ति मुक्तक काव्य में किसी प्रकार की वाधा भी नहीं है। निष्कर्ष रूप में कहा जा सकता है कि ग्रपनी सौन्दर्य-भावना को व्यक्त करने के लिए कवि ने जिस सीमित क्षेत्र को चुना है, उसमें वे काफी सफल रहे हैं।

# रसखान की अलंकार-योजना

'अलकार' शब्द दो शब्दो के योग से बना है—अलकार, जिसका अर्थ है अलक्वत अथवा विभूषित करने वाला। जिस प्रकार शरीर की योभा के लिए हारादिक का प्रयोग किया जाता है, उसी प्रकार वाणी की शोभा के लिए—सजनत अभिव्यजना के लिए—उपमा आदि अलंकारों का प्रयोग किया जाता है। यहाँ पर यह बता देना भी आवश्यक है कि यदि आभूषणों का उचित प्रयोग न होगा तो वे शरीर की शोभा में वाधक ही होगे। इसी प्रकार वाणी के अलकार भी तभी अभिव्यजना में सहायक होते है, जब उनका प्रयोग स्वाभाविक रीति से होता है। प्रयत्न साध्य अलकार-प्रयोग काव्य के काव्यत्व को हानि ही पहुँचाते है।

य्रलकारों के मुख्यतया दो भेद माने गये है—राज्दालकार और अर्था-लकार-। जब चमत्कार शब्द पर ग्राश्रित होता है तो वहाँ शब्दालकार माना जाता है ग्रौर जब वह ग्रर्थ पर ग्राश्रित होता है तो वह ग्रर्थालकार माना जाता है। कुछ ग्राचार्यों की मान्यता यह है कि शब्दालकार केवल चमत्कारक होते है, भाव-वर्द्धक नहीं, पर यह मान्यता उचित नहीं है। स्वाभाविक रीति से प्रयुक्त शब्दालकार भी भावों को सवल बनाते हैं, उनकी प्रेषणीयता में सहायक सिद्ध होते है।

रसखान के काव्य में दोनों ही प्रकार के अलकारों का प्रचुर प्रयोग मिलता है। यहाँ पर यह भी स्मरण रखना चाहिए कि रसखान का साध्य भावों की अभिव्यक्ति थी, चमत्कारों का प्रदर्शन नहीं। श्रत इनके काव्य में प्रयुक्त श्रालकार भाववर्द्धक है।

### शब्दालकार

रसखान के काव्य मे शब्दालकारों का प्रयोग प्रचुर मात्रा मे पाया जाता है। अनुप्रास, यमक, सिहावलोकन, वीप्सा, रलेष, वकोक्ति ग्रादि ग्रलकारों को इन्होने बहुत ही सफलता से प्रयोग कियाहै। यह बात निम्नलिखित विवे-चन से स्वतः सिद्ध हो जाती है।

१. श्रनुप्रास — जहाँ समान व्यजनो की रवर-सहिता प्रथना स्वर-रहित श्रावृत्ति हो, वहाँ श्रनुप्रास श्रवकार होता है। इनके पाँच भेद माने गये हैं — छेकानुप्राम, वृत्यनुप्रास, श्रुद्यनुप्रास, लाटानुप्रास श्रीर श्रन्त्यानुप्रास। जहाँ श्रनेक वर्णों की एक वार रुपता हा, वहाँ छेकानुप्रास हाना है। जहाँ वृत्तिगत श्रनेक वर्णों का एक वर्ग की ग्रनेक वार रामता हो, वहाँ वृत्यनुप्रास होता है। जहाँ कण्ठ, तालु श्रादि किसी एक ही स्थान से उच्चिरत होने वाले वर्णों की श्रावृत्ति हो, वहाँ श्रुद्यनुप्रास होता है। जहाँ श्रावृत्त वाक्यों मे तास्पर्य भेद से श्रयं की मिन्नता हा, वहाँ लाटानुप्रास होता है। छन्द की श्रन्तिम तुक को श्रन्त्यानुप्रास कहते है। रसलान-काव्य मे ये सभी भेद उपलब्ध है। यथा —

'मानुप हो तो वही रखखानि वसीं व्रज गोकुल गाँव के ग्वारन। जो पसु हो तो कहा वस मेरो चरो नित नद की घेनु में भारन। पाहन हो तौ वही गिरि को जो घर्यी कर छत्र पुरदर घारन। जो खग हो तो वसेरो करो मिलि कार्लिदी कुल कदव की डारन।

इस मविये में 'वसी व्रज' में 'व' की, 'गोकुल गाँव' में 'ग' की, 'नित नद' में 'न' की ग्रीर ,कारिदी कूल में 'क' वर्णों की ग्रावृत्ति है। ग्रत यहाँ छेकानु-प्रास है। इसी प्रकार—

> 'मकर से सुर जाहि जपै चतुरानन घ्यानन धर्म बढावै। नैक हिये जिहि ग्रानत ही जड मूढ महा रसखानि कहावै। जा पर देव ग्रदेव भू-ग्रगना वारत प्रानन प्रानन पावै। ताहि ग्रहीर की छोहरियां छिखा भरी छाछ पै नाच नचावै॥

इसमें 'मंगर से सुर' में 'स' की, 'ध्यानन धर्म' में 'घ' की, 'देव अदेव' से 'द' और 'व' की. 'प्रानन पावै' में 'प' की 'छोहरिया छिछया' में 'छ' की 'नाच नचावे' में 'न' की आवृत्ति होने से छेकानुप्रास है।

वृत्यनुपाम में वृत्तिगत अनेक वर्णों की या एक वर्ण की अनेक वार समता होती है। यथा---

'सेप गन्स महेस दिनेस सुरेसहु जाहि निरन्तर गार्व। जाहि अनादि अनत अखड अछेद अभेद सुवेद वतावै। नारद से सुनि न्यास रहै पिच हारे तऊ पुनि पार न पावै। ताहि अहीर की छोहरियाँ छिछया भरि छाछ पै नाच नचावै।।' इस सवैये मे 'स', 'अ' 'द', 'प', और 'घ' वर्ग की अनेक बार आवृत्ति है। अत' यहाँ कोमलावृत्ति से युक्त वृत्यनुपास है। इसी प्रकार—

'गावै गुनि गनिका गधरव ग्री सारद सेप सवै गुन गावत ।' मे 'ग' ग्रौर 'स' वर्ण की ग्रनेक वार श्रावृत्ति होने के कारण युत्यनुशास है।

वृत्त्यनुप्रास के अन्य उदाहरण ये है-

- १ 'साज समाज सबै सिरताज भी छाज की बात नहीं कहि भावें।'--
- २ 'सेष सुरेस दिनेस गनेस अजेस धनेस महेस मनावौ।
- ३. 'है कूच कचन के कलसा न ये ग्राम की गाँठ मढीक की चाम मे ।'
- ४. 'लाडली लाल लसै लखियै ग्रलि पुजिन कुजिन मै छिव गाही।'
- ५ 'वालन लाल लिये विहरै छहरै वर मोरपखी सिर ठाढी ।'

  'मोतिन माल बनी नट के, लटकी लटवा लट घूँघरवारी।

  ग्रग ही ग्रग जराव लसे ग्ररु सीस लसे पिगया जरतारी।

  पूरव पुन्यिन ते रसखानि सु मोहिनी भूरित ग्रानि निहारी।

  चार्यौ दिसनि को लै छिव ग्रानि कै फाँके फरोखे मै वाँके बिहारी।।'

  इस सवैये मे 'त, न, ल' वर्ग दन्त्य स्थान के, 'ट ग्रौर र, मूर्घन्य स्थान

इस सर्वये मे 'त, न, ल' वर्ग दन्त्य स्थान के, 'ट ग्रौर र, मूर्घन्य स्थान के 'प ब, म' ग्रौष्ठ्य स्थान के है। ग्रतः यहाँ श्रुत्यनुप्रास है।

- ५. यमक—जहाँ एक ही शब्द की दो बार श्रावृत्ति हो, किन्तु श्रावृत शब्द भिन्नार्थक हो, वहाँ यमक अलकार होता है। यह श्रावृत्ति तीन प्रकार से हो सकती है—
  - १. जहाँ दोनो शब्द सार्थक हो।
  - २. जहाँ दोनो शब्द निरर्थक हो ।
  - ३. जहाँ एक शब्द सार्थक ग्रीन एक निरर्थक हो । रससान के काव्य मे तीनो प्रकार के यमक पाये जाते है ।

'वैन वही उनको गुन गाइ भ्रौ कान वही उन बैन सो सानी। हाथ वही उन गात सरै भ्ररु पाइ वही जु वही अनुजानी। जान वही उन भ्रान के सग भ्रौ मान वही जु करै मनमानी। त्यौ रसखानि वही रसखानि जु है रसखानि सो है रसखानी।।' इस सबैये की भ्रीतिम पिनत में 'रसखानि शब्द की आवृत्ति है। दोनो शब्द सार्थक है। ग्रत यहाँ यमक ग्रलकार है।

'श्राजु गई हुती भोर ही ही रसखानि रई वाहि नद के भौनहि। वाकौ जियो जुग लाख करोर जसोमित को सुख जात कहयौँ नहि। तेल लगाइ लगाइ के स्रजन भोहे बनाइ बनाइ डिठौनिहि। स्रालि हमेलिन हारि निहारत वारत ज्यो पुचकारत छौनिहि॥

इस सबैये की अतिम पिवत में प्रयुक्त 'वारत' और 'पुचकारत' इन शब्दों में 'आरत' शब्द की आवृत्ति है। दोनों ही शब्द निरर्थक है। क्रिंते यमक अलकार है।

'लाल लमें पंगिया सबके सबके पट कोटि सुगन्धिन भीनें। अगिन अग सजै सब ही रसखानि अनेक जराउ नवीने । मुकता गलमाल लमें सब के सब ग्वार कुमार सिंगार सो कीने। मैं सिंगरे बज केहिर की हिर ही के हरें हियरा हिर लीने। गें

यहाँ ग्रंतिम पिन्त मे 'केहरि' मे 'हिरि' ग्रोर 'हिरि' शब्द की ग्रावृत्ति है। 'केहरि' का 'हिरि' निरर्थक है। ग्रत यहाँ पर एक निरर्थक ग्रीर एक सार्थक पद की ग्रावृत्ति है। यहाँ यमक ग्रलंकार है।

यमक के अन्य कुछ उदाहरण ये है-

- १. 'जो रसना रस ना विलसै तेहि देहु सदा निज नाम उचारन !'
- २ 'जो पै राखनहार है माखन चाखनहार।'
- ३. 'बिमल सकल रसखानि मिलि, भई सकल रसखानि । सोई नव रसखानि को, चित चातक रसखानि ॥'
- ४ 'तामरस-लोचन खरोचन कौ ठाढे है।'
- ५. 'ताते तिन्है तिज जिन गिर्यौ गुन सौगुन श्रीगुन गाँठि परेंगी।'
- ६ 'सो कवि देखि ग्रानन्दन नन्द जू ग्रगिन ग्रंग समात न फूलै ।'
- ७ राधिका जी है तो जीहै सबै न तौ पीहै हलाहल नन्द के द्वारे।
- पो पछितावो यहै जु सखी कि कलंक लग्यौ पर ग्रंक न लागी।'
- ३. तिहावलोकन—जिस प्रकार सिह पीछे मुडकर देखता है, उसी प्रकार अलंकार मे एक चरण के वर्गो की दूसरे चरण के प्रारम्भ मे श्रावृत्ति होती है। इसे सस्कृत श्राचार्यों ने मुक्तपदग्राह्य यमक कहा है। रसखान-काव्य मे इस अलंकार का केवल एक उदाहरण मिलता है जो यह है—

समीक्षा भाग ११६

'भेती जु पै कुचरी ह्याँ सखी भरि लातन मूका वकोटती लेती। लेती निकारि हिये की सबै नक छेदि के कौडी पिराइ के देती। देती नचाइ के नाच वा रॉड को लाल रिभावन को फल सेती। सेती सदा रसखानि लिये कुबरी के करेजनि सूल सी भेती।।' इस सबैये मे 'भेती', 'लेती', 'देती' श्रीर 'सेती' वर्णों की श्रावृत्ति है। ४. वीप्सा—जहाँ किसी भाव को सबल बनाने के लिए उन्हीं शब्दों की

आवृत्ति की जाती है, वहाँ वीप्सा ग्रलंकार होता है। रसखान ने इस ग्रलकार का भी बडी कुशलता से भावपूर्ण प्रयोग किया है। यथा—

> 'तै न लख्यो जब कुंजिन ते बिनके निकस्यो भटक्यो मटक्यो री। सोहत कैसो हरा टटक्यो अरु कैसो किरीट लसे लटक्यो री। को रसखानि फिर भटक्यो हटक्यो ब्रज-लोग फिर भटक्यो री। रूप सबै हरिवा नट को हियरे भटक्यो श्रटक्यो अटक्यो री।

इस सबैये में 'श्रटक्यौ' शब्द की तीन बार श्रावृत्ति के कारण कृष्ण के प्रति गोपी के प्रेम की श्रधिक प्रगाहता व्यजित हुई है। इसी प्रकार—

> 'कानिन दें श्रॅंगुरी रिहवो जबही मुरली धुनि मद बजै है। मोहनी तानिन सो रसखानि श्रटा चिंढ गोधन गैहै तो गैहै। टेरि कही सिगरे ब्रज-लोगिन काल्हि कोऊ सु कितौ समुफैहै। माइ री वा मुख की मुसकानि सम्हारी न जैहै न जैहै न जैहै।

इस सबैये की चतुर्थ पिक्त में 'न जैहै' शब्द की तीन बार ग्रवृत्ति है जो कृष्ण की मुस्कान के श्राकर्षण को कई गुना बढा देती है।

५ क्लेय—जहाँ कोई शब्द एक से ग्रधिक ग्रथों का द्योतन करने के कारण चमत्कारक होता है, वहाँ श्लेष ग्रलकार होता है। इसके दो भेद किये गये हैं —सभंग श्लेषग्रीर ग्रभग श्लेष। सभग श्लेष मे पद को भग करने से एका-धिक ग्रथं की प्राप्त होती है ग्रीर ग्रभग श्लेष मे पद को भग नहीं करना पड़ता। सभग श्लेप की ग्रपेक्षा ग्रभग श्लेप मे ग्रथं की रमणीयता ग्रधिक रहती है। इसीलिए भाव-प्रवण किवयों वी रचनाग्रों में सभग श्लेप की ग्रपेक्षा ग्रभग श्लेप के उदाहरण ही मिला करते है। रसखान में तो केवल ग्रभग श्लेप ही मिलता है। यथा—

'ए सजनी लोनो लला, लहयौ नद के गेह। चितयौ मृदु मुसकाइ कै, हरी सबै सुधि देह॥' यहाँ पर 'हरी' शब्द के हरण 'करना' स्रीर 'प्रसन्न होना' ये दो स्रर्थ हैं। इसी प्रकार—

'स्याम सघन घन घेरि कै, रम वरस्यो रसखानि।
भई दिमानी पानि करि, प्रेम मद्य मन मानि॥'
इस दोहे मे 'स्याम' और 'रस' शब्द शिलप्ट है।
इसी प्रकार के अन्य उदाहरण भी रसखान-काव्य से प्रस्तुत किये जा
सकते है।

६ वकोक्ति—जब बक्ता कोई बात कहे ग्रीर श्रोता उस बात का ग्रन्य ग्रर्थ, जो बक्ता का ग्रमीष्ट नहीं है, काकु या श्लेप के बल से ग्रहण करता है, तो बकोक्ति ग्रलकार होता है। बकोक्ति ग्रलकार के दो भेद है — श्लेप वकोक्ति ग्रीर काकु बकोक्ति। श्लेप वकोक्ति की ग्रपेक्षा काकु बकोक्ति में ग्रर्थ की ग्रियंक रणमीयता होती है। इसी कारण ग्रनेक ग्राचार्यों ने काकु ककोक्ति को ग्रथ्लिकारों के ग्रन्दर्गत माना है। रखसान-काव्य में काकु-बकोक्ति के ही उदाहरण मिलते है। यथा—

'कौन ठगौरी भरि हरि म्राजु वजाई है वांसुरिया रग-भीनी। तान सुनी जिनहीं तिनहीं तवहीं तित लाज विदा करि दीनी। धूमै घरि घरि नन्द के द्वार नवीनी कहा कहूँ वाल प्रवीनी। या ब्रज-मडल मै रसखानि सु कौन भटू जू लटू नहीं कीनी।।'

इस सबैये की अतिम पिवत में गोपी ने अपनी सखी को काकु के द्वारा बताया है कि इस ब्रज-मडल की प्रत्येक गोपी को कृष्ण ने मोहित कर रक्खा है। इसी प्रकार—

> 'फागुन लाग्यों सखी जब तै तव तै वज मडल धूम मच्यों है। नारि नवेली बचै निह एक विसेख यहै सबै प्रेम अच्यों है। सॉभ सकारे वही रसखानि सुरग गुलाल लै खेल रच्यों है। को सजनी निलजी न भई अरु कौन भट जिहि मान बच्यों है।।'

इसमें 'को सजनी निलजी न भई ग्ररु कौन भटू जिहि मान बच्यो है' में काकुवकोक्ति ग्रलकार है।

'वा रसखानि सुनौ सुनिकै हियर। सत टूक है फाटि गयो है। जानति है न कछू हम ह्याँ उनवाँ पढि मत्र कहा धौ दयो है। साँची कहैं जिय मै निज जानि कै जानित है जस जैसो लयौ है। लोग लुगाई सबै व्रज माँहि कहै हिर चेरी को चेरो भयो है।।' यहाँ पर 'जस जैसो लयौ है' मे काकु के द्वारा यह बताया गया है कि चे चहुत बदनाम हो गए है। ग्रत काकु वकोक्ति ग्रलकार है। श्रियां ककार

रसखान जैसे भावृक किव की भाषा मे अर्थालकारो का प्रवाह आ जाना स्वाभाविक है। इनके द्वारा प्रयुक्त कुछ अर्थालकारो के उदाहरण प्रस्तुत किये जा रहे है।

१. उपमा — उपमान श्रोर उपमेय के सादृश्य वर्णर्न मे उपमा श्रलंकार होता है। रसखान ने इस श्रलकार का बहुत मात्रा मे श्रीर बहुत कुशलता से प्रयोग किया है। यथा —

'सुनियं सबकी किह्ये न कछू रिहये इिम या भव-बागर मै। किरये व्रत-नेम सचाई लिये जिनते तिरये भव-सागर मै। मिलिये सबसो दुरभाव बिना रिहये सतसग उजागर मै। रसखानि गुबिन्दहि कौ भिजये जिमि नागरि कौ चित्त गागर मै।।'

भगवद्-भजन के लिए नागरी के चित्त की एकाग्रता का सादृश्य दिखलाया नाया है। ग्रत यहाँ उपमा श्रलंकार है। इसी प्रकार—

'लाडली लाल लसै लिखये अलि पुजिन कुजिन मै छिव गाढी।
ऊजरी ज्यौ बिजुरी सी जुरी चहुँ गुजरी केलि-कला सम काढी।
त्यौ रसखानि न जानि परै सुखमा तिहुँ लोकन की अति बाढी।
बालन लाल लिये बिहरै छहरै वर मोरपखी सिर ठाढी।'
'ऊजरी ज्यौ बिजुरी सी जुरी चहूँ गुजरी केलि-कला सम काढी' मे उपमा
असकार है। इस असकार के अस्य उदाहरण ये है—

- १ सुन्दर हास सुधानिधि सो मुख मूरित रग सुधारस-सानी।
- २. 'ऐचे भ्रावत धनुष से छूटे सर से जाहि।'
- ३ 'जा रसखानि बिलोकत ही सहसा ढिर रॉग सो ग्रांग ढर्यो है।'
- ४ 'तिरछी वरछी सम मारत है इग-वान कमान सुकान लग्यौ ।'
- ५ 'जाको लसै मुख चन्द समान सुकोमल अगिन रूप लपेटी।'
- ६ 'चन्द सो ग्रानन मैन मनोहर बैन मनोहर मोहत ही मन।'

२. रूपक—उपमेय मे उपमान के निपेच-रहित श्रारोप को रूपक श्रलकार कहते हैं। इसके मुख्यतया दो भेद हैं — साग रूपक श्रीर निरग रूपक। जहाँ उपमेय के भव्यवों के सहित उपमान के श्रवयवों का श्रारोप किया जाता है, वहाँ साग श्रथवा सावयव रूपक होता है श्रीर जहाँ श्रवयवों से रहित उपमान का उपमेय मे श्रारोप किया जाता है, वहाँ निरग श्रथवा निरवयव रूपक श्रलकार होता है। रसखान ने इस श्रलकार का भी प्रचुर मात्रा मे प्रयोग किया है। यथा—

'म्रित सुन्दर री व्रजराज कुमार महामृदु बोल नि बोलत है। लिख नैन की कोर कटाछ चलाइक लाज की गाँठन खोलत है। सुनि री सजनी भ्रलवेली लला वह कुंजिन कुजिन डोलत है। रसखानि लखे मन बूडि गयो मिध रूप के सिन्धु कलोलत है। यहाँ सौन्दर्य पर सागर का ग्रारोप किया गया है, पर ग्रवयवो का उल्लेख

नहीं है। अत. यहाँ निर्ग रूपक है। भीर-

'नैन दलालिन चौहटें, मन-मानिक पिय हाथ। रसखान ढोल बजाडकै, वेच्यौ हिय जिय साथ।।'

यहाँ भी नैनो पर दलालो का, मन पर माणिक का आरोप किया गया है। अत यहाँ पर निरग रूपक अलकार है।

> 'दमकें रिव कु डल दामिनि से धुरवा जिमि गोरज राजत है। मुकताहल-वारन गोपन के सुतो वून्दन की छिव छाजत है। ब्रजवाल नदी जमही रसखानि मयक-वधू दुति लाजत है। यह ब्रावन श्री मनभावन की वरपा जिमि ब्राज विराजत है।

इस सर्वये मे कृष्ण के आगमन पर वर्षा-ऋतु का आरोप किया गया है। सभी अगो का वर्णन है। अत यहाँ साग रूपक अलकार है।

इस अलकार के अन्य उदाहरण ये है-

- १ 'मत्त भयो मन सग फिरै रसखानि सरूप सुधारस घूट्यी।'
- २. 'लटकी लट यो दुग-मीनिन सो वनसी जियवा नट की अटकी।'
- ३. 'मो मन-मानिक लै गयौ चितै चोर नदनद।'
- ४. 'रसखानि महावत रूप सलोने को मारग ते मन मोहत है।'
- ५. 'तिरछी वरछी सम मारत है दृग-वान कमान सुकान लग्यौ।'
- ६. 'भौह कमान सो जोहन को सर वेधत श्रानन नन्द को छोनो।'

३. उत्प्रेक्षा — जहाँ प्रस्तुत की — उपमेय की — अप्रस्तुत रूप मे — उपमान रूप मे — सभावना की जाये, वहाँ उत्प्रेक्षा अलकार होता है। इस अलकार के प्रयोग मे भावों मे प्रभावशीलता आती है। अत रसखान ने उपमा और रूपक का भाँति इस अलंकार का प्रयोग भी वहलता से किया है। यथा —

'साँभ समै जिहि देखित ही तिहि पेखन की मन यो ललकै री। ऊँची अटान चढी जजबाम सुलाज सनेह दुरै उभकै री। गोधन धूरि की धूँधिर मैं तिन्छी छिव यो रसखान तकै री। पावक के गिरिते चूछि मानौ धुँवा-लपटी लपटै लपकै री।।'

ग्हाँ गोरज से धूसरित कृष्ण की छिव मे आग के पहाड से बुक्तकर उठते हुए धुँए के बादल की सभावना की गई है, ख्रतः उत्प्रेक्षा ग्रलकार है। इसी प्रकार—

> 'मैन-मनोहर बैन बजै सु सजे तन सोहत पीत पटा है। यो दमके चमके भमके दुति दामिन की मनौ स्याम घटाहै ए सजनी ब्रजराजकुमार अटा चिं फेरत लाल बटा है। रसखानि मठा मधुरी मुख की मुसकानि करें कलकानि कटा है।।

यहाँ पर कृष्ण की पीत-वस्त्र से चमकती हुई काति मे बादल मे चमकती हुई विजली की सभावना के कारण उत्प्रेक्षा अलकार है। इस अलकार के अन्य उदाहरण ये है।—

- १ 'टोकत ही टटकार लगी रसखानि भई मनौ कारिख-पेटी।'
- २. 'नटक ते सिख नील निचील लपेटे सखी सम भाँति कँपै डरपै। मनौ दामिनि सावन के घन मैं निकसै नही भीतर ही तरपै॥'
- ३ 'कंचुकी सेत मे जावक विन्दु बिलीकि मरै मधवानि की सूलिन। पूजे है आजु मनी रसखान सुपूत के भूप बधुक के फूलिन।।'
- ४. 'जोवन-जोति सु यौ दमके उसकाइ दई मनो बाती दिया की ।'
  ४. श्रतिशयोदित लोक-मर्यादा के विरुद्ध वर्णन करने को प्रस्तुत को वढा-चढाकर कहने को ग्रतिशयोदित श्रलकार कहते है। रसखान ने इसका भी सफलता से प्रयोग किया है। यथा—

'या छवि पैरसखानि अब, वारौ कोटि मनोज। जाकी उपमा कविन नहि पाई रहे सुखोज।।' कृष्ण की छवि की उपमा अभी तक कवियो को नही मिली और वे अभी

तक पूर्ण परिश्रम के साथ उस उपमा को खोज रहे हैं। यह कथन प्रस्तुत को वढा-चढाकर कहने का छोतक है। ग्रतः यहाँ ग्रतिगयोक्ति ग्रलकार है। इस -ग्रलकार के ग्रन्य उदाहरण ये है-

- १. 'जाको लसै मुख चंद समान कमानी सी भीह गुमान हरें। दीरघ नैन सरोजहुँ तै मृग खजन मीन की पात दरें। रसखान उरोज निहारत ही मुनि कौन सपाधि न जाहि टरें जिहिं नीके नवैं किट हार के भार सो तासो कहै सब काम करें।"
- २. गोकुल नाथ वियोग प्रले जिमि गोपिन नद जसोमतिजूपर। विह गयी श्रॅंसुवान प्रवाह भयी जल में व्रजलोक तिहहूँ पर। तीरथराज सी राधिका प्रान सु तो रसखान मनौ व्रज भूपर। पूरन ब्रह्म है घ्यान रह्मी पिय श्रौधि श्रखेवट पात के ऊपर।।
- ५. विरोबाभास जर्गं कथन मे विरोब का स्राभास हो, पर वास्तव में विरोब न हो, यहाँ विरोबाभास स्रलकार होता है। रसखान ने इसका कुशलता से प्रयोग किया है। यथा —

'सकर से सुर जाहि जपै चतुरानन घ्यानन घमें बढावे। नैक हिये जिहि ग्रावत ही जड मूढ महा रसखान कहावे। जा पर देव ग्रदेव भू-ग्रगना वारत प्रानन प्रानन पावै। ताहि ग्रहीर की छोहरियाँ छिछया भरि छाछ पै नाच नचावै॥'

इस सवैये की तीसरी पक्ति मे प्रयुक्त 'वारत प्रानन प्रानन पावै' ये विरोधाभास ग्रनकार है। इसी प्रकार—

> 'एरी चतुर सुजान, भयौ ग्रजान हि जान कै। तिज दीनी पहच:न, जान ग्रपनी जान को।।

मे पी 'भयौ म्रजान हि जान कै' के कारण विरोधाभास म्रलकार है।

६ समाधि — जहाँ ग्रचानक ग्रीर कारणो के ग्रा पड़ने से काम सुगम हो जाये, वहाँ समाधि ग्रलकार होता है। इसे समहित ग्रलकार भी कहते है। रसखान ने इस ग्रलकार का ग्रधिक प्रयोग नहीं किया, फिर जो उदाहरण है, वे पूर्णतया प्रभावपूर्ण है। यथा —

'कम कुढ्यौ सुनि वानी श्रकास की ज्यावनहारिह मारन घायौ। भादव साँकरी श्राठई को रसखान महाप्रभु देवकी जायौ। समीक्षा भाग १२५\_

रैनि ग्रँघेरी मे लै बसुदेव महावन मै ग्ररगै घरि ग्रायौ ।
काहु न चौजुग जागत पायौ सो राति जसोमित सोवत पायौ ॥'
जिस कृष्ण को योगी भी ग्रपनी जागृत ग्रवस्था मे प्राप्त नही कर सकते,
वही यशोदा को ग्रासानी से प्राप्त हो गया। ग्रत यहाँ समाधि ग्रलकार है।

७. उत्लेख—जहाँ एक ही वर्णनीय विषय का विभिन्त-भेद से ग्रनेक प्रकार का वर्णन हो, वहाँ उल्लेख ग्रलकार होता है। निम्नलिखित सबैये मे कृष्ण के ग्रनेक रूपो का वर्णन है—

'वेई ब्रह्म ब्रह्मा जाहि सेवत है रैन-दिन सदाशिव सदा ही भरत ध्यान गाढ है। वेई विष्नु जाके काज मानी मूढ राज रक, जोगी जती है कै सीत सह्मी अग डाढ है। वेई ब्रजचद रसखानि प्रान प्रानिन के, जाके अभिलाख लाख लाख भाँति वाढ है। जसुधा के ग्रागे वसुधा के मान-मोचन थे, तामरस-लोचन खरोचन को ठाढ है।।'

#### इसी प्रकार--

'सोई है रास मै नैसुक नाचि कै नाच नचायौ कितौ सबको निज। सोई है की रसखानि किते पडहारिन सूधे चितौत न हो छिन। तो पै धौ कौन मनोहर भाव बिलोकि भयौ बस हा हा करी तिन। श्रीसर ऐसो मिलै न मिलै फिर लगर मौडो कनौडो करैं किन।।' मे भी उल्लेख श्रलंकार है।

५. स्रित्युक्ति—सम्पति, सौन्दर्य, शौर्य, सौदार्य, सौकुमार्य स्रादि गुणो के मिथ्या वर्णन को अत्युक्ति अलकार कहते है। रसखान ने कृष्ण-प्रीति के प्रतिपादन में इस अलकार का प्रयोग किया है। यथा—

'कचन-मदिर ऊँचे बनाइ के मानिक लाइ सदा भलकैयत। प्रात ही ते सगरी नगरी नग मोतिन ही की तुलानि तुलैयत। यिषप दीन प्रजान प्रजापित की प्रभुता मघवा ललचैयत। ऐसे भये तो कहा रसखानि जो साँवरे ग्वार सो नेह न लैयत

इस सबैये मे ककृष्ण की प्रीति बढा-चढाकर वर्णन करने के कारण श्रत्युवित अलकार है। १. श्रपन्हुति जहाँ प्रकृत का जिपमेय का निषेध करके श्रप्रकृत का आयोग किया जाता है, वहाँ अपन्हुति अल कार होता है। रसेखान ने इसे अलंकार का प्रयोग निम्नि लिखित सबैये में किया है।

'है छल की अप्रतीत की सूरित मोड बढावै बिनोद कलाम में। हाथ न ऐहै कछू रसखान तू क्यो वहके विप पीवत काम में है कुच कचन के कलसा नये आम की गाठ मढीक की चाम में। बैनी नहीं मृगनैनिन की ये नसैनी लगी यमराज के धाम में। यहाँ पर कुच और चोटियों का निषेव करके इन पर आम की गाँठ और नसैनी का धारोप किया गया है। अतः अपन्हति अलकार है।

१०. व्यतिरेक — जहाँ उपमान की अपेक्षा उपमेय के उत्कर्ष का वर्णन किया जाये, वहाँ व्यतिरेक अलकार होता है। यथा —

'धूरि भरे श्रित सोभित स्याम जू तैसी बनी सिर सुन्दर चोटी। खेलत खात फिरै ग्रगना पग पैजनी बाजित पीरी कछौटी। वा छिव को रसखानि बिलोकत बारत काम कला निज कोटी। काग के भाग बडे सजनी हरि-हाथ सो लैं गयौ माखन-रोटी।"

इस सबैये मे कामदेव के सौन्दर्य की अपेक्षा कुष्ण के सौन्दर्य का उत्कर्षपूर्ण, वर्णन है। इसी प्रकार—

'जाको लसै ै मुख चन्द समान कमानी सी भौह गुमान हरें। किंदि दीरघ नैन सरोजहुँ तै मृग खजन मीन की पाँत दरें। किंदि रसखान उरोज निहारत ही मुनि कौन समाघि न जाहि टरें। जिहि नीके नवै किट हार के भार सो तासो कहै सब काम करें।" किंदि इस सबैये मे मृग, खजन और मीन की अपेक्षा राघा के नेत्रों की बोभी। का उत्कर्षपूर्ण वर्णन है। अतः यहाँ व्यक्तिरेक अलकार है।

११. दृष्टांत-जहाँ उपमेय, उपमान और साधारण धर्म का विम्बे-प्रतिविम्ब भाव हो, वहाँ दृष्टात अलकार होता है। यथा-

'जा दिन तै निरस्थी नन्दनन्दन कानि तजी घर वधन छूट्यो। चारु विलोकिन कीनी सुमार सम्हार गई मन यार ने लूट्यो। ' सागर को सलिला जिमि धावै न रोकी रहै कुल को पुल टूट्यो। ' मत्त भयो मन संग फिरै रसखान सरूप सुधारस ' घूट्यो ॥'' १२. श्रर्थान्तरन्यास — जहाँ विशेष से सामान्य का, या सामान्य से विशेष्य का सावर्म्य वा वैधर्म्य के द्वारा समर्थन किया जाये, वहाँ अर्थान्तरन्यास अल-कार होता है। यथा—

'मोहक रूप छिक बन डोलित घूमित री तिज लाज विचारै। बक विलोकिन नैन विसाल सु दम्पित कोर कटाछन मारै। रगभरी मुख की मुसकान लखे सखी कौन जू देह सम्हारै। ज्यो अरिवन्द हिमन्त-करी भक्तभोरि कै तोरि मरोरि कै डारै।' यहाँ मुसकान विशेष का हिमन-करी सामान्य से सावर्ष्य के द्वारा समर्थन किया गया है। अत अर्थान्तरन्यास अलकार है।

१३. प्रतीप — जहाँ उपमेय को उपमान कल्पित कर लिया जाये, वहाँ प्रतीप श्रनकार होता है। यथा —

'मोहन के मन की सब जानित जोहन के पग मोहि लियो मन।

मोहन सुन्दर ग्रानन चद ते कुंजन देख्यौ मैं स्याम सिरोमन।

ता दिन ते मेरे नैनिन लाज तजी कुलकािन की डोलित हाँ बन।

कैसी करौ रसखािन लगी जकरी पकरी पिय के हित को मन।।'

यहाँ चन्द्र की ग्रपेक्षा ग्रानन का उत्कर्ष विणित है। ग्रत. प्रतीप ग्रलकार

है। इस ग्रलकार के ग्रन्य उदाहरण ये है—

- १. 'कल कानि कुडल मोरपखा उर पँ बनमाल बिराजित है। मुरली कर मै अघरा मुसकानि-तरग महाछिव छाजित है। रसखानि लखें तन पीत पटा सत दामिनि की दुति लाजित है। बहि वाँसुरी की धुनि कान पर कुलकानि हियो तिज भाजित है।।'
- २. 'सोई हुती पिय की छितयाँ लिंग बाल प्रवीन महा मुद मानै। केस खुने घहरैं वहरैं फहरें छिव देखत मैंन ग्रमानै। वारस मे रसखानि पगी रित रैन जगी ग्रिखियाँ ग्रनुमानै। चन्द पे विम्व ग्री विम्व पै कैरव कैरव पे मुकता न प्रमानै।'
- १४ सदेह--जहाँ किसी वस्तु के सम्बन्ध मे सादृश्य-मूलक मदेह हो, बहाँ सदेह ग्रलकार होता है। यथा--

'वा मुख की मुसकानि भटू अखियानि ते नेकु टरै निह टारी। जौ पलकै पल लागित है पल ही पल माँ भ पुकारै पुकारी। दूसरी ओर ते नेकु चितै इन नैनन नेम गह्यी बजमारी। अम की बानि कि जोग कलानि गही रसखानि विचार विचारी।।'

इस सबैये की अन्तिम पिक्ति में सदेह अलकार है। इस अलकार का एक अन्य उदाहरण और देखिये —

'दुव दुद्धी सीरो पर्यी तातो न जमायो कर्यो,

जामन दयौ सो घर्यी घर्यौई खटाडगी।

ग्रान हाथ ग्रान पाइ सव ही के तव ही ते,

जब ही ते रसखानि ताननि सुनाइगी।

ज्योही नर त्योंही नारी तैसी यै तस्न वारी,

कहियै कहा री सब ब्रज विललाइ गी।

जानियं न ग्राली यह छोहरा जसोमित को,

वाँसुरी वजाइगी कि विष वगदरइ गी॥

१५. ग्रसंगति—कारण-कार्य की स्वाभाविक सगति के ग्रभाव मे ग्रसगितः अलकार होता है। यथा—

'श्री वृषभान की छान धुजा ग्रटकी लरकान ते मान लई री। वा रसखान के पानि की जानि छुडावित राधिका प्रेम मई री। जीवन-मूरी सी नेम लिये इनहूँ चितयी उनहूँ चितई री। लाल लली दृग जोरत ही सुरधानि गुडी उरभाय दई री।'' यहाँ सुलभाने वाली गुडी उलभा देती है। ग्रत ग्रसगित ग्रलकार है।

इस विवेचन के पश्चात् यह कहना किठन नहीं कि रसखान की अल कार योजना बहुत ही सफल और प्रभाववर्द्ध क है। इन्होंने अलकारों का प्रयोग श्रम द्वारा नहीं किया, वरन् ये तो स्वत भावावेग मे आ गये है। स्वाभाविक रूप से आये हुए अलंकार भाषा में अधिक प्रभाव और गति उत्पन्न कर देते हैं। यह निविवाद मत है। जहाँ अलकार अभिव्यक्ति के साधन और सहायक होते है, वहीं इनका प्रयोग सार्थक होता है। रसखान की अलकार-योजना ऐसी ही है।

# : 20:

# रसखान की भाषा

भाषा भावो की प्रभिन्यिक्त का माध्यम होता है। जो किव जितना ग्रियिक समर्थ होता है, उतना ही ग्रियिक उसका भाषा पर ग्रियिकार होता है। शब्द, ग्रलकार, गुण, छद, लोकोक्ति ग्रीर मुहावरे भाषा के प्राणदायक ग्रग होते है। ग्रत किसी किव की भाषा की समीक्षा करने के लिए इन ग्रंगो का विश्लेषण करना ग्रावव्यक होता है। रसखान की भाषा का विवेचन भी इसी ग्राधार पर करना उचित है।

#### शब्द-योजना

यह सच है कि शब्द-समूह से भाषा का निर्माण होता है, प्र प्रत्येक शब्द-समूह सफल एव प्रभावशाली भाषा को जन्म नहीं दे सकता। सफल भाषा के लिए भावानुसारिणी शब्द-योजना की सयोजना भी ग्रावश्यक है। जहाँ तक शब्द-योजना का प्रश्न है, रसखान इस कसीटी पर खरे उतरते है। इनका शब्द-चयन ग्रभीसित भावों को व्यवत करने में पूर्णतया समर्थ एव सफल है। यथा—

'वात सुनी न कहूँ हिर की, न कहूँ हिर सो मुख बोल हँसी है। काल्हि ही गोरस बेचन की निकसी व्रजवासिनि बीच सखी है। ग्राजु ही वारक 'लेहु दही' किहकै कछु, नैनन मे बिहँसी है। वैरिनि वाहि भई मुसकानि जुवा रसखान के प्रान बसी है।।' यहाँ पर 'बैरिनि' शब्द का प्रयोग श्रत्यन्त सार्थक एव भावपूर्ण है। इस शब्द से ग्राकोश ग्रौर ग्रात्मीयता दो विरोधी भाव परस्पर ग्रविच्छिन्न रूप से सम्बद्ध हो गये है।

> 'ग्रत मे न लयौ माही गॉवरे को जायौ, माई वापरे जिवायौ प्याइ दूध वारे-वारे को।

सोई रसखानि पहिचानि कानि छाँडि चाहै,
लोचन नचावत नचैया द्वारे-हारे को।'
मैया की सी सोच कछ मटकी उतारे को न,
गोरस के ढारे को न चीर भीरि द्वारे को।
सहै दुख भारी गहै डगर हमारी मांभ,
नयर हमारे खाल वगर हमारे को।'

इस कवित्त में शब्दों की योजना श्रत्यन्त भावपूर्ण है। 'नचैया' शब्द आत्मीयता का सूचक है।

> 'कान्ह भरा वस वांसुरी के श्रव कीन सभी हमको चिह है। निसद्योस रहे सग-साथ नगी यह मौतिन तापन वर्षी सिंह है। जिन मोहि नियो मनमोहन को रसखानि सदा हमको दिह है। मिलि श्राग्री सबै सखी। भागि चले श्रव ती ब्रज मै बेंसुरी रहि है।।

इस सबैये में वाँसुरी के प्रति गोपियों का सपत्नी-भाव व्यंजित है। इसमें 'कीन' शब्द कृष्ण के लिए प्रयुक्त हुया है जो ग्रत्यन्त ग्रात्मीयता का मूचक है। 'मनमोहन' शब्द का प्रयोग भी साभिप्राय है, इससे वाँमुरी की महत्ता सूचित होती है, क्योंकि जो कृष्ण मवका मन मोहने के कारण मनमोहत वने हुए है, वे स्वय वाँसुरी द्वारा मोहित कर निये गए है। 'मिनि ग्राग्री सकैं' में सभी सिखयों के दुख की तथा समान दुख होने से उनकी एकता की व्यजना होती है।

'कल कानि कु डल मोरपखा उर पै वनमाल बिराजित है।

मुरली कर मैं ग्रधरा मुनकानि-तरग महाद्यवि द्याजित है।

रसखानि लखें तन पीत पटा सत दामिनि की दुति नाजित है।

वहि बाँमुरी की घुनि कानि परें कुल-कानि हियो तिज भाजित है।

इसमें 'वहि' शब्द का प्रयोग वांसुरी के उन प्रभावो की ग्रोर मकेत करता

इसम 'वहि' शब्द का प्रयोग वासुरी के उन प्रभावों की श्रीर मकेत करता है जिनसे प्रभावित होकर गोपियाँ श्रपने कुल की लाज छोडकर कृष्ण के श्रागे पीछे दौडने लगती हैं।

शब्द-योजना के द्वारा वर्ष्य वस्तु का चित्र प्रस्तुत करने में भी रसखान सिद्धहस्त दिखाई पडते है। चित्रात्मकता का यह उदाहरण देखिए— 'जल की न घट परें पग की न पग घरें, घर की न कछु करें बैठी भरें मांसू री। एके सुनि लोट गई एकै लोट-पोट भई,

एकिन के दृगिन निकिस आए ग्राँसु री।

कहै रसखानि सो सबै न्नज-बिनता बिन,

बिक कहाय हाय भई कुल हाँसु री।

करिये उपाय बाँस डारिये कटाय,

नाहि उपजैंगी बाँस नाहि बाजे फेरि बाँसुरी।।

स्सखान की शब्द-योजना भावाभिव्यित मे पूर्णतया समर्थ एव सफल है। साग रूपक की योजना प्रस्तुत करते समय प्राय दुरुहता आ जाती है, पर रसखन के काव्य मे यह दोष भी दिखाई नहीं देता। वर्षा-विषयक यह साग रूपक देखिए—

> 'दमकै रिव कुंडल दामिनि से धुरवा निमि गोरज राजित है। मुकताहल-वारन गोपन के सुतौ वूँदन की छिव छाजत है। बजवाल नदी उमही रसखानि मयकवधू-दुति लाजत है। यह श्रावन श्री मनभावन की वरला जिमि श्राज बिराजत है।।'

संगीतात्मकता भी रसखान की शब्द योजना की एक प्रमुख विशेषता है। प्रत्येक शब्द अपने स्थान पर इस प्रकार बिठाया गया है कि क्या मजाल, कही भी सगीतात्मकता को क्षति पहुँचे अथवा जिह्वा तथा स्वर की गति मे वाधा पडे। रसखान का समूचा काव्य इसका उदाहरण है, फिर भी दो सबैथे प्रस्तुत है—

१ 'नद को 'दन है दुसकदन प्रेम के फदन वॉधि लई हो। एक दिना ज़जराज के मदिर मेरी अली इक बार भई हो। हेर्यौ लला ललचाइ कै मोहन जोहन की चकडोर पई हो। दौरी फिरौ दग डोरिन मैं हिय मै अनुराग की वेलि वई हो।।'

२. 'कृष दूने खिचे रहै कानन लौ लट ग्रानन पै लहराइ रही। छिक छैल छिबीली छटा लहराइ कै कौतुक कोटि दिखाइ रही। भूकि भूमि भमाकिन चूमि ग्रमी चिह चाँदनी चद चुराइ रही। मन पाइ रही रसखानि महा छिब मोहन की तरसाइ रही।।'

इस विवेचन के उपरात यह कहना अन्यथा न होगा कि रसखान की शब्द-योजना भावानुसारिणी, भावाभिव्यजक एव सफल है।

### श्रलंकार-योजना

काव्य में अलकारों का प्रयोग भाव-समृद्धि के लिए किया जाता है। जो अलकार श्रमसाध्य होते हैं, श्रयवा भाव-सौन्दर्य में किसी प्रकार से सहायक नहीं होते, वे हेय समभे जाते हैं। सफल कवियों की वाणी में भावों के साथ श्रलंकार भी स्वत फूटते चलते हैं। अलकारों का यह स्वत. स्कुटन काव्य और साहित्य की श्रमर एवं भव्य निधि है।

श्रलकारों के मुख्यतया दो भेद किये गये हैं—गव्दाल कार श्रीर श्रर्था-लंकार। जो श्रलकार शव्दाधित होते हैं, उन्हें शब्दालकार श्रीर जो श्रयीधित होते हैं, उन्हें श्रयीलकार कहने हैं। रसखान ने दोनो प्रकार के श्रलकारों का ही प्रयोग किया है। पहले हम गव्दालंकारों को लेते हैं।

शब्दालंकारों में रसलान ने अनुप्रास और यमक का सबसे अधिक प्रयोग किया है। इस प्रयोग को देलकर यदि इन्हें अनुप्रास और यमक सम्राट् कहा जाये तो अनुचित न होगा। अनुप्रास के कुछ उदाहरण प्रस्तुत है.

> 'गावै गुनी गनिका गधरव्व ग्री सारव सेस सबै गुन गावत। नाम ग्रनंत गनत गनेस ज्यौ ब्रह्म त्रिलोचन पार न पावत। जोगी जती तपसी श्रद्ध सिद्ध निरतर जाहि समाधि लगावत। ताहि श्रहीर की छोहरिया छिछ्या परि छाछ पै नाच नचावत॥'

इस सबैये मे 'ग', 'स', 'न' 'त', 'प', 'ज', 'द' और 'न' वर्णों की आवृत्ति है। अत यह वृत्यनुप्रास है।

मानुप ही तौ वही रसखानि वसी त्रज गोकुल गाँव के ग्वारन।
जो पसु ही तौ कहा वस मेरो चर्रा नित नद की धेनु में भारन।
पाहन ही तो वही गिरि को जो धर्यों कर छत्र पुरन्दर घारन।
जो खग ही तो वसेरो करी मिलि कालिन्दी कूल-कदम्ब की डारन।।
इस सबैये मे 'व', 'ग', 'न' ग्रीर 'क' वर्ण की ग्रावृत्ति है। यह छेकानुप्रास है।

अनुप्रास की भाँति रसखान ने यमक का भी प्रचुरता से प्रयोग किया है। यमक के मुख्यतया तीन भेद होते है—

- १. जहाँ दोनो भ्रावृत्त वर्ग साथिक हो।
- २. जहाँ दोनो आदृत्त वर्ग निरर्थक हो।

३, जहाँ श्रावृत्त वर्गो मे से एक वर्ग सार्थक श्रीर एक वर्ग निरर्थक हो।

रसखान ने इन तीनो प्रकार के यमको का सफलतापूर्वक प्रयोग किया

है। यथा-

'बैन वही उनको गुन गाइ श्री कान वही उन बैन सो सानी। हाथ वही उन गात सरै अरु पाइ वही जु वही अनुजानी। जान वहीं उन आन के सग औं मान वहीं जू कर मनमानी। त्यों रसखानि वही रसखानि जू है रसखानि सो है रसखानी।'

इस सवैये की अन्तिम पिनत मे 'रसखानि' शब्द की आवृत्ति है। दोनो

शब्द सार्थक है।

आजू गई हती भोर ही हौ रससानि रई वहि नन्द के भौनहि। वाकौ जियौ जग लाख करोर जसोमति को सुख जात कह्यौ नहि। तेल लगाइ लगाइ के अजन भौहे वनाइ वनाइ ढिठौनहि। डालि हमेलिन हार निहारत वारत ज्यौ चुचकारत छौनिह ।' इस सवैये की ग्रन्तिम पनित मे 'वारत' ग्रीर 'चचकारत' मे 'रत' वर्णो की मावृत्ति है। दोनो ही मावृत्ति निरर्थक है।

'लाल लसै पिगया सबके सबके यह कोटि स्गन्धिन भीने । श्रगनि ग्रग सजे सब ही रसखानि श्रनेक जराउ नवीने। मुकता गलमाल लसे सबके सब ग्वार कुमार सिगार सो कीने। पै सिगरे वज केहरि हो हिर ही के हरें हियरा हिर लीने। इस सवैये की अन्तिम पिनत में 'केहरी' और 'हरी' शब्द की आवृत्ति है।

'केहरी' का 'हरी' निरर्थक है।

अनुप्रास ग्रीर यमक के ग्रतिरिक्त रसखान ने सिहावलोकन, बीप्सा, क्लेष, वक्रोवित शब्दालकारो का भी प्रयोग किया है। इन अल कारो के उदाहरण निम्नलिखित है--

## सिहावलोकन-

'होती जु पै कुवरी ह्याँ सखी भरि लातिन मुका वकोटती लेती। लेती निकारि हिये की सबै नक छेदि कै कौडी पिराइ कै देती। देती नचाइ कै नाच वा रॉड को लाल रिभावन को फल सेती। सेती सदा रसखान लिये कुबरी के करेजिन सूल सी भेती।' वीष्सा

'तै न लख्यो जब कुँजिन ते बनिके निकस्यो भटक्यो मटक्यो री। सोहत कैसो हरा टटक्यो ग्रह कैसो किरीट लसै लटक्यो री। को रसखानि फिरै भटक्यो हटक्यो ब्रजलोग भिरै भटक्यो री। रूप सबै हरिया नट को हियरे ग्रटक्यो ग्रटक्यो ग्रटक्यो री।'

इलेष---

'स्याम सघन घन घेरि कै, रस वरस्यौ रसखानि।

भई दिमानी पानि करि, प्रेम मद्य मन मानि।'
वकोक्ति—

'कौन ठगौरी भरी हरि श्राजु वजाई है वॉसुरिया रग-भीनी। तान सुनी जिनही तिनही तबही तित लाज विदा करि दीनी। घूमै घरी घरी नन्द के द्वार नवीनी कहा कहूँ वाल प्रवीनी। या ब्रजमण्डल मे रसखानि सु कौन पटु जुलटू नहिं कीनी।'

रसखान द्वारा प्रयुक्त शब्दालकार केवल चमत्कारक नहीं, जैसा कि प्राय. शब्दालंकारों के विषय में कहा जाता है, वरन् ये भावों का उत्कर्ष करने वाले भी है। इनके द्वारा प्रयुक्त अनुप्रास शब्दों को सगीत प्रदान करके भावों को और भी अधिक ग्राह्म बना देते हैं। सगीतात्मक्ता अनुप्रास का गुण है और रसखान द्वारा प्रयुक्त अनुप्रास में यह गुण प्रचुर मात्रा में पाया जाता है। यमक को क्लिज्टत्व का रूप माना जाता है। इसीलिए सुकर और दुष्कर भेद इसके किये गये हैं। लेकिन रसखान ने यमक का स्वाभाविक और भावपूर्ण प्रयोग करके यह सिद्ध कर दिया है कि यमक भी अन्य अलकारों की भाँति प्रसादगुण-सम्पन्न हो सकता है। इसी प्रकार रसखान ने अन्य शब्दालकारों का प्रयोग भी भावपूर्ण किया है।

शब्दालकारों की भाँति अर्थालकारों का प्रयोग भी रसखान ने भावोत्कर्ष के लिए किया है। ये प्रयोग किव की वाणी से स्वत प्रस्फुटित हुए है, उसे इनके लिए कोई श्रम नहीं करना पड़ा है। यही कारण है कि जो भी अलकार जहाँ प्रयुक्त हुआ है, वह अपने स्थान पर ठीक युक्ति-मगत और भावपूर्ण है। रसखान ने अनेक प्रयोलकारों का प्रयोग किया है। उदाहरण के लिए कुछ अर्लंकारों के उदाहरण प्रस्तुत किये जाते है। समीक्षा भाग १३५

#### उपमा

उपमान श्रीर उपमेय के सादृश्य वर्णन मे उपमालकार होता है। रससान के इस श्रलकार का बहुत मात्रा मे श्रीर बहुत कुशलता से प्रयोग किया है। यथा—

'सुनियै सबकी किहये न करू रिहए इमि या भव-बागर मै। किरए वृत नेम सचाई लिये जिनते तिरये भव-सागर मै। मिलिये सबसो दुरभाव विना रिहए सत सग् उजागर मैं। रसखानि गुविन्दिह यौ भिजये जिमि नागरि को चित गागर मै।।'

भगवद्-भजन के लिए नागरी के चित्र की एकाग्रता का सादृश्य दिख-लाया गया है।

#### रूपक

उपमेय मे उपमान के निषेध रहित ग्रारोप को रूपक ग्रलकार कहते है। इसके मुख्यतया दो भेद है—साग कपक ग्रीर निरग रूपक। जहाँ उपमेय ग्रवयवों के सहित उपमान के अवयवों का ग्रारोप किया जाता है, वहाँ साग अथवा सावयव रूपक होता है और जहाँ अवयवों से रहित उपमान का उपमेय मे ग्रारोप किया जाता है वहाँ निरग ग्रववा निरवयव रूपक ग्रलकार होता है। रसखान ने इस ग्रलकार का भी प्रचुर मात्रा मे प्रयोग किया है। यथा—

'ग्रित सुन्दर री ज़जराजकुमार महामृदु बोलिन बोलत है। सिख नैन की कोर कटाछ चलाड के लाज की गाठन खोलत है। सुनि री सजनी ग्रलबेलो लला वह कुजनि कुंजिन डोलत है। रसखानि लखे मन बुडि गयी मिध रूप के सिधु कलोलत है।

यहाँ सौन्दर्य पर सागर का आरोप किया गया है, पर भ्रवयवों का उल्लेख नहीं भ्रत यहाँ निरग रूपक हैं। उत्प्रेक्षा

जहाँ प्रस्तुत की — उपमेय की — ग्रप्रस्तुत रूप मे — उपमान रूप मे — सभा-वना की जाए, वहाँ उत्प्रेक्षा ग्रलकार होता है। इस ग्रलकार के प्रयोग से भावों में प्रभावशीलता ग्राती है। ग्रत. रसखान ने उपमा श्रीर रूपक की भौति इस त्रालकार का प्रयोग भी वहुलता से किया है। यथा-

'साभ समें जिहि देखित ही तिहि पेखन की मन भी ललके री।
ऊँची ग्रटान चढी वजवाम सुलाज सनेह दुरै उभके री।
गोधन धूरि की धूधिर मैं तिनकी छिव यी रसखान तक री।
पावक के गिरि ते बुभि मानी धुँवा-लपटी लपटै लपक री।।
यहाँ गोरज से धूसिरत कृष्ण की दृष्टि में ग्राग के पहाड में बुभकर उठते
हुए धुँए के वादल की सभावना की गई है, ग्रत उत्प्रेक्षा ग्रलकार है।

लोक-मर्यादा के विरुद्ध वर्णन करने को—प्रस्तुत को वढा-चढाकर कहने को—ग्रतिगयोक्ति ग्रलकार कहते हे। रसखान ने इसका भी नफल प्रयोग किया है—

"या छिवि पै रमखानि ग्रव, वारी कोटि मनोज। जाकी उपमा किवन निह् पाई रहे सु खोज।।" कृष्ण छिवि की उपमा ग्रभी तक किवयो को नहीं मिली है। वे ग्रभी तक पूर्ण परिश्रम के साथ उस उपमा को खोज रहे हे। यह कथन प्रस्तुत को बढ़ा-चढाकर कहने का द्योतक है। ग्रत यहाँ ग्रतिशयोकित ग्रलकार है। विरोधाभास

जहाँ कथन मे विरोध का ग्राभास हो, पर वास्तव मे विरोध न हो, वहाँ विरोधाभाम ग्रलकार होता है। रसखान ने इसका कुशलता से प्रयोग किया है। यथा—

'सकर से सुर जाहि जपं चतुरानन ध्यानन धर्य वढावै। नैक हिये जिहि आनत ही जड मूट महा रसखानि कहावै। जा पर देव अदेव-भू अगना वारत आनन आनन पावै। ताहि अहीर की, छोहरिया छिछया भरि छाछ पैनाच नचावै।'

इस सर्वेथे की नीसरी पिनन मे प्रयुक्त—बारत ग्रानन ग्रानन पावै' में विरोधाभास व्यनंकार है।

# समाधि

जहाँ, यचानक ग्रौर कारणों के ग्रापड़ने से काम सुगम हो जाये, हाँ समाधि ग्रलकार होता है। इसे समाहित ग्रलकार भी कहते हैं। रसखान ने समीक्षा भाग १३७

इस म्रलंकार का म्रधिक प्रयोग नही किया, परन्तु जो उदाहरण है वे पूर्णतया प्रभावपूर्ण है । यथा—

'कस कुढ्यौ सुनि वानि अकास की ज्यावनहारिह मारन घायौ। भादन सॉवरी आठई को रसखानि महा प्रभु देवकी जायौ। रैनि अवेरी में लै वसुदेव महाबन मै अरगै घरि आयौ। काहुन भौ जुग जागत पायौ सो राति जसोमित सोवत पायौ।' जिस कृष्ण को योगी भी अपनी जागृत अवस्था मे प्राप्त नहीं कर सकते, वहीं यशोदा को आसानी से प्राप्त हो गया। यत. यहाँ समाधि अलकार है।

उल्लेख—
जहाँ एक ही वर्णनीय विषय का निमित्त भेद से अनेक प्रकार का वर्णन हो, वहाँ उल्लेख अलंकार होता है। निम्नलिखित सबैथे में कृष्ण के अनेक

# रूपो का वर्णन है-

'वेई ब्रह्म ब्रह्मा जाहि सेवत है रैन-दिन,
सदा शिव सदा ही घरत घ्यान गाढे है।
वेई विष्णु जाके काज मानी मूढ राजा रक,
जोगी जती ह्व कै सीत सतयौ ग्रग डाढे है।
वेई व्रजचन्द रसखानि प्रान प्रानि के,
जाके श्रभिलेख लाख लाख भाँति वाढे है।
जसुधा के ग्रागे वसुधा के मान मोचन पै,
तामरस-लोचन खरीचन को ठाढे है।।'

#### स्रत्युक्ति

संपति, सीदर्य, शीर्य, श्रीदार्य सौकुमार्य प्रादि गुणो के मिथ्या वर्णन को अत्युनित अलंकार कहते है। रसखान ने कृष्ण प्रीति के प्रतिपादन मे इस अलकार का प्रयोग किया है। यथा—

'कचन-मदिर ऊँचे बनाइ कै मानिक लाइ सदा फलकैयत।
प्रात ही ते सदा सगरी नगरी नग मोतिन ही की तुलािन तुलैयत।
जदिप दीन प्रजान प्रजापित की प्रभुता मघवा ललचैयत।
ऐसे भये तो कहा रसखािन जौ सावरे ग्वार सों नेहन लैयत।'
इस सवैये में कृष्ण की प्रीति का बढा-चढाकर वर्णन करने के कारण
अस्युनित अलकार है।

# भ्रपह्नति-

जहाँ प्रकृत का—उपमेय का—ितपेय करके अप्रकृत का—उपमान का — आरोप किया जाता है वहाँ अपन्हुति अलंकार होता है। रसखान ने इस अल-कार का प्रयोग निम्नलिखित सबैये में किया है।—

"है छलकी अप्रतीत की मूरित मोद बढावै विनोद कलाम में। हाथ न एहै कछु रसखान तू क्यो बहकै विष पीवत धाम में। है कुच कंचन के कलसा न ये आम की गाठ मठीक की चाम में। बैनी नहीं मृगनैनिन की ये नसैनी लगी यमराज के धाम में।।' यहाँ पर कुच और चोटियों का निषेध करके इन पर आम की गांठ और नसैनी का आरोप किया गया है।

#### **च्यतिरेक**

जहाँ उपमान की अपेक्षा उपमेय के उत्कर्प का वर्णन किया जाए, वहाँ व्यतिरेक अलंकार होता है। यथा---

'धूरि भरे प्रति सोभित स्याम जूतैसी बनी सिर सुन्दर चोटी। बेलत खात फिरै अगना पग पैजनी वाजत पीरी कछौटी। या छवि को रसखानि विलोकत वारत काम कला निज कोटी। काग के भाग वडे सजनी हरि हाथ सो लैं गयी माखन रोटी। इस सबैंये मे कामदेव के रूप की अपेक्षा कृष्ण के सौन्दर्य का उत्कर्षपूर्ण वर्णन है।

#### दुष्टांत

जहां उपमेय, उपमान और साधारण वर्म का विम्द-प्रतिविम्व भाव हो, वहाँ दृष्टात ग्रल कार होता है। यथा—

'जा दिन तै निरस्यो नन्द नन्दन कानि तजी घर बंघन छृटयी। चारु विलोकिन कीनी मुमार सम्हार गई मन मोर न लूट्यौ। सागर को सिलला जिमि घावे न रोकी रहै कुल को पुल टूट्यौ। मत्त भयी मन संग फिरै रसखान सरूप सुधारस छूट्यौ।

#### भ्रयन्तिरन्यास

जहाँ विशेष से सामान्य का, या सामान्य से विशेष साधम्यं का वैधम्यं के द्वारा समर्थन किया जाए, वहाँ प्रथन्तिरन्यास श्रलंकार होता है। यथा—

समीक्षा भाग १३६

'मोहन रूप छली बनी डोलित घूमित री तिज लाज विचारै। वंक विलोकिन नैन विसाल सु दम्पित कोर कटाछन मारै। रगभरी मुख की मुसकान लसै सखी कौन जू देह सम्हारै। ज्यो ग्ररिवन्द हिमत करी भक्तभोरि कै तोरि मरोरि कै डारै।' यहाँ मुस्कान विशेष का हिमत करी सामान्य से साधर्म्य के द्वारा समर्थन किया गया है।

#### प्रतीप

जहाँ उपमेय को उपमान किल्पत कर लिया जाए, वहाँ प्रतीप अलकार होता है। यथा—

'मोहन के मन की सब जानित जोहन के मग मोहि लियो मन।
मोहन सुन्दर ग्रानन चन्द ते कुजन देख्यों मैं स्थाम सिरोमन।
ता दिन ते मेरे नैनिन लाज तिज कुल कािन की डौलत ही बन।
कैसी करी रसखािन लगी जकरी पकरी पिय केहित को पन।।'
यहाँ चन्द्र की अपेक्षा आनन का उत्कर्पविणत है, अत. प्रतीप अलकार है।
संदेह

जहाँ किसी वस्तु के सम्बन्ध मे सादृश्य-मूलक सदेह हो, वहाँ सदेह ग्रल -कार होता है। यथा—

"वा मुख की मुसकानि पटू प्रखियनि ते नेकु टरै निह टारी। जो पलकै पल लागिति है पल ही पल माँभ पुकारै पुकारी। दूसरी ग्रोर ते नेकु चितै इन नैनन नेम गह्मौ वज मारी। प्रेम की बानि की जोग कलानि गिह रसखानि विचार विचारी।" इस सबैये की ग्रतिम पनित मे सदेह ग्रलकार है।

#### श्रसगति

कारण कार्य की स्वाभाविक सन्ति के ग्रभाव मे ग्रमंगति ग्रलंकार होता है। यथा —

'श्री वृपभान की छान छुजा प्रदकी सरकान ते ग्रान लई री। वा रसखान के पानि की जानि छुड़ावित राधिका प्रेममयी री। जीवन मूरि सी नेज लिये इनहूँ चितयो उनहूँ चितई री। लाल लली हुग जोरत ही सुरक्षानि गुड़ी उरकाय दई री।' यहाँ सुलभाने वाली गुड़ी उलभा देती है। ग्रतः ग्रमंगित ग्रलकार है। इस विवेचन के पश्चात यह कहना किन नहीं कि रमयान की ग्रलंकार योजना बहुत ही सफल ग्रीर प्रभावबद्धंक है। इन्होंने ग्रलवारों का प्रयोग श्रम द्वारा नहीं किया वरन् ये तो स्वत भावावेग में ग्रागए है। रवाभाविक रूप से ग्राए हुए ग्रलकार भावों में प्रभाव ग्रीर गित उत्पन्न कर देते हैं, यह निविचाद मत है। जहाँ ग्रलंकार ग्रभिव्यवित के साधन ग्रीर महायक होते हैं वहीं इनका प्रयोग सार्थक होता है। रसनान की ग्रलकार-योजना ऐसी ही है। गुण-योजना

रस के उत्तर्पं को वढाने वाले घर्मों को गुण कहा जाता है। वस्तुतः गुण शब्द-योजना का ही दूसरा नाम है। वही काव्य सर्वोत्तम माना जाता है जो भाव-गरिमा से भी महित हो ग्रीर विलप्ट भी न हो; ग्रर्थात् प्रनादगुण-मम्पन्न हो। रसखान के काव्य मे यह विशेषता पाई जाती है। उनका शब्द-चयन श्रत्यन्त प्रचलित शब्दों का है। मस्कृत, उर्दू तथा फारगी के वे ही शब्द इन्होंने श्रपनाए हैं जो खूब प्रचलित है। इनके पदों की भाव-मयता ग्रींग गरलता में प्रायः होड सी लगी हुई है। प्रमादगुण के उदाहरणार्थ उनवा समूचा काव्य प्रस्तुत किया जा सकता है; फिर भी कुछ पदों को उद्दृत करना उचित प्रतीत होता है। नायिका की सुकुमाग्ता से समबद्ध दो सर्वयं देखिए—

'कीन की नागरि रूप की श्रागरि जाति लिये सग कीन की बेटी। जाको लमें मुख चन्द समान सुकोमल श्रगनि रूप-लपेटी। लाल रही चुप लागिहे टीठि मुजाके कहुँ उर बात न पेटी। टोकत ही टटकार लगी रसखानि भई मनौ कारिख-पेटी॥'

'यह जाको लसे मुख चन्द समान कमान भी भीह गुमान हरै। श्रित दीरघ नैन सरोजहू ते मृग खजन मीन की पाँति दरै। रसखानि उरोज निहारत ही मुनि कीन समाघि न जाहि टरै। कही नीके नवै किट हार के भार सो तामो कहै सब काम करै॥'

## छन्द-योजना

छन्द ग्रीर काव्य का परस्पर विनिष्ठ सम्बन्ध है। ग्रादिकाल से ही काव्य में छन्द की मिहमा मानी गई है। वेदो में एक कथा श्राती है जिसमें बताया गया है कि देवताओं ने अपनी रक्षा के लिए छन्द का परिधान ग्रहण किया

था। इसका तात्पर्य यह है कि छन्द काव्य को ग्रमरता प्रदान करता है। प्राचीन साहित्य की जीवन-रक्षा के एकमात्र स्राघार छन्द ही है। छन्द-प्रयोग समीक्षा भाग

से ही काव्य मे सरसता, सजीवता एवं प्रभावीत्पादकता आती है।

रसखान ने भ्रपने काव्य मे तीन छन्दो का प्रयोग किया है — सवैया, कवित्त ग्रीर दोहा । सबैया विणक वृत्त है । इसके लय तथा सौष्ठव की ग्राचार्यो द्वारा भारी प्रशसा की गई है। लय के आरोह और अवरोह के साथ पाठक अथवा श्रोताश्रो के हृदयों को चमत्कृत कर देना इस छन्द की प्रमुख विशेषता है। इसमे एक निश्चित स्वर-विधान होता है जिसके कारण इसमे एक अनुठे संगीत का जन्म होता है। गणो तथा अन्त के गुरु-लघु अक्षरो की दृष्टि से सबैया के ग्रनेक भेद हो सकते हैं, पर इसके तान भेद मुख्य है-

१. भगणाश्रित सवैया

भगणाश्चित सवैया के मिदरा, मोद, मत्तयमद, चकोर, ग्ररसात ग्रीर किरीट छ भेद माने गये हैं। मिहरा में सात भगण और अन्त का अक्षर गुरु होता है। मोद मे पाँच भगण, एक मगण, एक सगण और अन्त का अक्षर गुरु होता है। मत्तगमंद मे सात भगण ग्रीर ग्रन्त का ग्रक्षर गुरु होता है। चकोर रापा ए अस्ति के अक्षर गुरू-लघु होते हैं। अरसात में सात भगण में सात भगण ग्रीर अन्त के अक्षर गुरू-लघु होते हैं। ग्रीर ग्रन्त मे रगण होता है। किरीट में ग्राठ भगण होते है। भगणाश्रित सवैया के इन भेदों को इस प्रकार प्रस्तुत किया जा सकता है—

भगण ५ + मगण + सगण + ऽ मदिरा भगण ७+ऽ

मोद भगण ७+ऽ। मत्तगयद भगण ७+ रगण

जगणाश्रित सर्वया के तीन भेद होते है—सुमुखी, मुक्तहरा ग्रीर बाम । सुमुखी मे सात जगण ग्रीर ग्रंत के ग्रक्षर लघु-गुरु होते है। मुक्तहरा मे ग्राठ उठा होते हैं। बाम में सात जगण ग्रीर एक यगण होता है। ये भेद इस प्रकार दिखाये जा सकते है-

सुमुती जगण ७ +७ 1 5 भुवतहरा जगण म

वाम जगण ७ - यगण

सगणाश्चित सबैया के भी तीन भेद होते है— दुर्मिन, मुन्दरी श्रीर श्चर-विन्द। दुर्मिन में ग्राठ समण होते हैं। सुन्दरी में ग्राठ सगण श्रीर अन्त का ग्रक्षर लघु होता है। ग्ररिवन्द में ग्राठ सगण श्रीर श्रंत का श्रक्षर लघु होता है। इन भेदों को इस प्रकार दिखाया जा सकता है—

> हुमिल सगण = सुन्दरी सगण = ---- । ग्ररविन्द सगण = ---- ।

रसखान के काव्य में इनमें से ग्रधिकाश भेद मिल जाते हैं। सबैया लिखने में इन्हें जैसी सफलना मिली है, वैसी हिन्दी के विरले किवयों को ही मिल पाई है। इसलिए रनखान ग्रीर सबैया दोनों शब्द पर्यायवाची में वन गये है।

कित के अनेक भेद हो सकते हैं, पर मुख्य दो ही माने जाते हैं—मनहर श्रीर घनाक्षरी। मनहर में ३१ तथा घनाक्षरी में ३२ अक्षर होते हैं। आठ-आठ अक्षरों के बाद यित का विधान है। पर यह विधान लय पर निर्भर होता है, इसीलिए कभी-कभी १६ अक्षर के बाद भी विराम दिया जाता है। कही-कही पर आठ के स्थान पर ७ या ६ पर भी यित पड जाती है। इनके शित-रिक्त इनके विपय में और भी अनेक मूक्ष्म नियम है जो लय माधुरी के आधार पर निर्धारित किये गये हैं। दोहें में विपम चरणों में तेरहन्तेरह मात्राएँ और सम चरणों में ग्यारह ग्यारह मात्राएँ होती है। रसावान ने कितत्त और दोहें का भी अचुरता से प्रयोग किया है। प्रेम-बाटिका तो दोहों में ही रचीं गई है।

अतः कहा जा सकता है कि छन्द-योजना की दृष्टि से भी रसखान सफल है।

## लोकोवितयाँ

लोकोक्तियों के प्रयोगों से भाषा में सजीवता श्राती है। रसखान ने अपने किवाों में श्रीर सर्वयों में यथावसर लोकोक्तियों के प्रभावशाली प्रयोग किये है। यथा—

१. 'मोल कला के लला न विकैहो'

समीक्षा भाग १४३

२. नाहि उपजैगो वास नाहि बाजै फेर वासरी'

- ३. 'छोरा जायो कि मेव मँगायो'
- ४. 'नेम कहा जब प्रेम कियो'

इस विवेचन के उपरान्त यह कहना अनुचित नहीं कि रसखान की भाषा सभी दृष्टियों से सफल एवं सार्थक है। एक विशिष्ट भाषा में जिन गुणों की अपेक्षा होती हैं, वे सब रसखान की भाषा में मिलते है। आचार्य रामचन्द्र अुक्ल के शब्दों में—

'इनकी (रसखान की) भाषा बहुत चलती, सरल श्रीर शब्दाडम्बर मुक्त होती थी। शुद्ध व्रजभाषा का जो चलतापन ग्रीर सफाई रसखान ग्रीर घनानंद की रचनाग्रो मे है, वह श्रन्यत्र दुर्लभ है।'

# : ११ :

# स्वच्छन्द्धारा श्रीर रसखान

रीतिकाल मे दो घाराएँ प्रमुख थी — रीतिबद्ध धारा और रीति-मुक्तधारा रीतिबद्ध धारा के किव और आचार्य परम्परा के निर्वाह में सदैव सतर्क और जागरूक रहते थे। भावों की अपेक्षा वे परम्परा तथा काव्य गार्श्वाय नियमों को प्राथमिकता देते थे। रीतिमुक्तधारा के किवयों के आदर्ग रीतिबद्धधारा के किवयों के आदर्शों के विरकुल विपरीत थे। वे काव्यशास्त्रीय नियमों तथा परम्परा की अपेक्षा भावों को अधिक महत्व देते थे। इसीलिए उस घारा को स्वच्छन्दधारा भी कहा जाता है। इस धारा की निम्नलिखित विशेषताएँ है—

- १. भावावेश का प्राधान्य
- २ क्रत्रिम व्यापारो का त्याग
- ३. भावो की प्रधानता
- ४ आत्म-निवेदन
- ५. विरह-वेदना
- ६. श्रात्मानुभूति
- ७. प्रेम का स्वस्थ निरूपण
- भिवत का वास्तविक स्प
- १ भावावेश का प्राधान्य रीतिवद्ध श्रीर रीतिमुक्त कवियों के काव्य-रचना के प्रयोजनों में श्राकाश-पाताल का श्रन्तर था। रीतिवद्ध किव केवल दो प्रयोजनों से काव्य-रचना किया करते थे—श्राश्रयदाता का मनोरजन श्रीर पाडित्य-प्रदर्शन। इसलिए इनके काव्य प्राय श्रमसाध्य होते थे। इसके विपरीत रीतिमुक्त किव भावावेश के कारण ही काव्य-रचना करते थे। इस विपय की श्रीर सकेत करते हुए धनानन्द ने लिखा है—

'लोग है लाग किवत्त बनावत मोही तो मेरे किवत्त बनावत।'
यही कारण है कि रीति बद्ध किवयो की अपेक्षा रीति मुक्त किवयो के काव्यो मे अधिक भावप्रवणता है।

२. कृत्रिम व्यापारों का त्याग —रीतिमुक्त कियों का काव्य भावनापूर्ण था, ग्रत इसमें ग्रिभिव्यक्ति व कृत्रिम व्यापारों का त्याग स्वाभाविक ही था। इन किवयों ने न तो श्रम करके शब्दों की योजना की है ग्रीर न भाषा के रूप को सँवारा है। इनकी भाषा सहज ग्रीर स्वाभाविक है। उसमें कहीं भी कृतिमता दृष्टिगोचर नहीं होती। ग्रलकार ग्रीर लोकोक्तियाँ ग्रादि के प्रयोग भी स्वाभाविक होने के कारण भावाभिव्यक्ति में पूर्णत सहायक हुए है।

इनके अतिरिक्त विषयों की कृत्रिमता भी इन किवयों को ईप्सित नहीं थी। बाह्य कृत्रिमताओं को सोचना और उनका वर्णन करना इन किवयों को न तो रुचता था और न वे इस ओर ध्यान ही देते थे। ये उन व्यापारों के प्रदर्शन की चेप्टाओं को भी निरर्थक मानते थे। यही कारण है कि स्वच्छन्द-धारा के किवयों में विरह और मिलन दोनों में प्रेमियों के हृदय के आन्तरिक पक्षों को उद्घाटित करने की होड सी लगी रही है।

- ३. भावो की प्रधानता—इन किवयों के काव्यों में भावों की प्रधानता है। भाव-प्रधान होने के कारण इनके काव्यों में चिन्तन-पथ दुर्वल है। रीतिवद्ध किव बुद्धि के बल से ही भावों का अनुमान करते थे और बुद्धि के बल से ही प्रेम के बाह्य रूप का विधान करते थे। रीतिमुक्त किव हृदय को ही प्रधान मानते थे और अपने समूचे काव्य की रचना हृदय की प्रेरणा के आधार पर ही करते थे।
- ४. स्रात्म-निवेदन अपने भावो को अभिन्यवित मे ये किव इतने निर्भीक है कि जो कुछ कहना चाहते है, स्पष्ट कह देते है। किसी अन्य माध्यम का सहारा नहीं लेते। रीतिवढ़ किव अपनी प्रेमाभिन्यजना के लिए, सामाजिक भय के कारण जिन आवरणों को लपेटते चलते है, उनका इन किवयों के कान्यों में एकदम अभाव है। साथ ही इन किवयों में भिनत की सच्ची एवं वास्तविक अनुभूति थी, अत अपने आराध्य के समक्ष अपना हृदय खोलकर रख देने की इनमें क्षमता है।

- प्र. विरह-वदना—इन किवयों ने प्रेम की हृदयगम्य श्रिमिव्यक्ति की है श्रीर इनका प्रेम लीकिंक से श्रलोकिंक वना है, श्रत. इनमें प्रेम के विरह पक्ष की वास्तिविकता मिलती है। ये किव जिस प्रकार सयोग-वर्णन में श्रन्तमुं ख रहते हैं श्रीर उसी प्रकार वियोग वर्णन में भी रहते हैं। विलक वियोग वर्णन में इनकी श्रन्तमुं खता श्रीर भी प्रधिक वढ जाती है। इसीलिए इनके विरह-वर्णन में जो स्वाभाविकता श्रीर मामिकता है, वह रीतिवद्ध किवयों के काव्यों में नहीं मिलती। विरह के प्राय सभी पक्षों को लेकर ये किव चले हैं। इनमें विरह-वेदना की इतनी प्रधानता है कि सयोग में भी ये लोग एक प्रकार का वियोग-सा ही देखते है। श्रत इन्हें न तो सयोग में शान्ति है श्रोर न वियोग में। इनका विरह-वर्णन श्रन्तमुं खी है, रीतिवद्ध किवयों की भाँति वहिर्मुं खी श्रीर मासल नहीं।
- ६. श्रात्मानुभूति—रीतिमुक्त किवयों ने सदैव हृदय को प्रधानता दी, फलतः इनके काव्यों में ग्रत्मानुभूति का ग्रश्च पर्याप्त मात्रा में पाया जाता है। रीति- वद्ध किवयों की भाँति बुद्धि के वल पर, इन्होंने दूर की कौड़ी लाने का कभी प्रयत्न नहीं किया, जिन भावों से इनका परिचय था श्रोर जो भाव इनके हृदय की सीमा में सहज स्वाभाविक रूप से ग्रा सकते थे, उन्हें ही इन किवयों ने श्रपनाया श्रीर उन्हीं की ग्रभिन्यित की। इसीलिए इन किवयों के काव्यों में श्रात्मानुभूति का पक्ष प्रवल है।
- ७ प्रेम का स्वस्थ रूप रीतिकालीन रीतियद्ध कवियो ने लौकिक श्रुगार को महत्ता दी श्रीर श्रथ से इति तक उसी का वर्णन किया। फलतः उनके काव्य मे प्रेम का मासल रूप ही सुरक्षित रह गया। प्रेम-भाव के जो श्रन्य सूक्ष्म एव उदात्त श्रग होते हैं, उनकी श्रोर न तो इन कवियो ने कोई ध्यान ही दिया श्रीर न ऐसा करना इनके लिए श्रावश्यक था। श्रत. प्रेम इनकी दृष्टि मे एक प्रकार का प्रमुखतम काम-भाव ही वनकर रह गया। इसके विपरीत रीतिमुक्त कवियो ने प्रेम को हृदय के एक उदात्त भाव के रूप मे ग्रहण किया श्रीर इसकी स्वस्थता का श्राद्योपात वर्णन किया। इनकी हिष्ट मे प्रेम का पथ ही एक ऐसा पथ है जो परमात्मा तक श्रात्मा को ले जाने मे समर्थ है। एक वात श्रीर, रीतिवद्ध कवियो ने प्रेम के सम-रूप पर जोर दिया है श्रीर रीतिमुक्त कवियो ने विषम-रूप पर। इनकी दृष्टि से, स्वच्छन्द प्रेम

समीका भाग १४७

का चरम उत्कर्ष विषमता मे ही निष्पन्न होता है। ये लोग सम-रूप को पारिवारिक प्रेम के लिए ही उचित समभते है।

५. भिक्त का बास्तविक रूप—भिवतकाल में कृष्ण-भिवत का जो ग्रान्दो-लन चला वह दिनप्रति दिन इतना जोर पकडता गया कि राधा ग्रौर कृष्ण मानस मानस में रम गये। उनकी लीलाएँ सभी के मनो को ग्राप्लावित करने लगी। रीतिकालीन रीतिबद्ध कवियो ने कृष्ण भिवत की इस प्रसिद्धि का लाभ उठाया ग्रौर भिवतकाल से ग्रत्यन्त सुपरिचित राधा ग्रौर कृष्ण को नायिका तथा नायक के रूप में ग्रहण कर लिया ग्रौर मन खोलकर इनके श्रुगार का वर्णन किया। भिवतकाल में जो श्रृगार ग्रलीकिक माना जाता था, रीतिकाल में ग्राकर वह ग्रलीकिक ग्रौर मासल बन गया। रीतिकालीन कवियो ने राधा ग्रौर कृष्ण को ग्रपनाया इसलिए था कि उनके काक्य में प्रभावोत्पादकता तथा चमत्कार ग्रा जाये। राधा-कृष्ण की भिवत से उनका दूर का भी कोई सम्बन्ध नहीं है। एक रीतिकालीन किव ने तो स्पष्ट ही कहा है—

'ग्रागे के सुकवि रीभ है तो कविताई, न तूराधिका कन्हाई सुमिरन को बहानो है।'

'सुमिरन के बहाने में भिक्त की वास्तिविकता कितनी होती है, यह बताने की आवंश्यकता नहीं है। इसके विपरीत रीतिमुक्त किवयों के हृदयों में भिक्त की सच्ची एवं स्वाभाविक भावना थी। ये योग पहले भक्त थे और बाद में किव। किवता इनके लिए साधन थी, रीतिबद्ध किवयों की भाँति साध्य नहीं।

स्वच्छन्द धारा की इन प्रमुख विशेषताग्री पर दृष्टिपान करने के पश्चात् अब इतके, ग्रावार पर रसखान के काव्य की समीक्षा करना ग्रावश्यक है। रसखान ग्रीर स्वच्छन्द मार्ग

रसखान का काव्य भावों की मजूपा है। जिघर भी देखिये, इनके काव्य में भावों का अजल स्रोत प्रवाहित होता हुआ दृष्टिगोचर होता है। यदि ये भिवत-परक भावों की अभिव्यजना करते हैं तो उसी हृदय से जो एक वास्त-विक भवत का हृदय होता है। अपने आराध्य के प्रति पूर्ण विश्वाम भवत-हृदय की पूर्णतम विशेषता होती है। रसखान भी इसी विश्वास को घारण किये हुए है और कहते है कि कृष्ण जिसका रक्षक है, उसका कोई कुछ नहीं विगाड सकता, यहाँ तक कि यमराज भी उसे कुछ हानि नहीं पहुँचा सकता— 'द्रीपदी श्री गनिका गज गीय श्रजामिल सो कियो सो न निहारो। गीतम गेहिनी कैंनी तरी, प्रह्लाद की कैंसे हर्यो दुख भारो। काहे कौ सोच कर रमखानि कहा करि है रिवनन्द विचारो। ताखन जाखन राखियँ माखन-चाखनहारो सो राखनहारो॥'

रसखान ने जिस विषय का भी प्रस्तुतीकरण किया है, उसी को प्रत्यन्त भावपूर्ण रीति से व्यवत किया है। यथा —

#### रूप-माधुरी —

'श्रावत है वन ते मनमोहन गाइन सग लस व्रज-ग्वाला । वेनु वजावत गावत गीत स्रभीत दूतै करिगो कछु त्थाला । हेरत हेरि थकै चहुँ स्रोर ते भांकि भरोखन ते व्रज-वाला । देखि सु स्रानन को रसखानि तज्यो सब द्यीस को ताप-प्रसासा ॥

# वक दृष्टि--

'श्राती लला घन मो श्रित सुन्दर तैसो लसै पियरो उपरैना। गडिन पै छलकै छिवि कुडल मिडित कुतल रूप की सैना। दीरघ वक विलोकिन की श्रवलोकिन चारित चित्त को चैना। मो रसखानि हर्यो चित्त री मुसकाइ कहे श्रधरामृत वैना।

#### मुसकान माधुरी-

'वा मुख की मुनकान भट् श्रेंखियिन ते नेकु टरैं निह टारी। जी पलकें पल लागित है पल ही पल मांक पुकारै पुकारों। दूसरी श्रोर ते नेकु चितै इन नैनन नेम, गह्ये। वजमारी। श्रेम की वानि कि जोग कलानि गही रसखानि विचार विचारी।

#### सीन्दर्य-वर्णन---

'मोरपका सिर कानन कुडल कुंतल सो छिव गडिन छाई। वक विसाल द्रसाल विलोचन है दुख मोचन मोहन माई। आली नवीन महाघन सो तन पीत पटा ज्यो छटा विन आई। हो रसलानि जकी सी रही कछ टोना चलाइ ठगौरी सी लाई।।' कुं जलीला-

'कुं जगली मैं ग्रली निकमी तहाँ सॉकरे ढोटा कियौ मटभेरो। माई री वा मुख की मुसकानि गयौ मन बूडि फिरै निर्हि फेरो। जोरि लियौ दृग चोरि लियौ चित्त डार्यौ है प्रेम को फद घनेरो। कैसी करौ ग्रव क्यौ निकसौ रसखानि परयौ तन रूप को घेरो।।'

रसखान- काव्य मे कुत्रिम व्यापारो का ग्रभाव है। वर्णन और चेष्टा दोनो मे ही स्वाभाविकता है। नटखट कृष्ण गोपियों से छेडछाड करते है। गोपियाँ कितनी स्वाभाविक भाषा मे उसकी भर्सना करती है—

'अन्त ते न आयो याही गाँवरे को जायों,

माई वापरे जिवायी प्याइ दूघ वारे बारे को ।
सोई रसखानि पहिचानि कानि छाँडि चाहै,

लोचन नचावत नचैया द्वारे द्वारे को ।
मैया की सौ सोच कछ मटकी उतारे को न,

गोरस के ढारे को न चीर चीरि डारे को ।
यहै दुख भारी गहै डगर हमारी माँभ,

नगर हमारे ग्वाल बगर हमारे को ॥'

चेप्टाम्रो का भी रसखान ने स्वाभाविक वर्णन किया है। कृष्ण किसी गोपी को मार्ग में ही घेर लेते है। उनकी म्रांखे चार होती है। तव कृष्ण श्रपना नटखटपना शुरू करते है। तव वेचारी विवश गोपी ग्रपनी लज्जा बचाने के लिए ग्रंपने ही वस्त्रों में इस प्रकार लिपट जाती है जैसे सावन के बादल में छिपकर विजली भीतर ही भीतर तड़प रही हो—

'पहले दिव लैं गई गोकुल मैं चख चारि भए नट नागर पै। रसखानि करी उनि मैंनमई कहै दान दै दान खरे अरपै। नख ते सिख नील निचोल लपेटे सखी सम भॉति कॅपै डरपै। मनौ दामिनि सावन के घन मैं निकसै नहीं भीतर ही तरपै।।'

वस्तुत. रसखान की दृष्टि मे प्रेम एक ग्रत्यन्त उदात्त भाव है। इन उदात्त भावों से सम्बद्ध भावों में कृत्रिपता लाना इसके ग्रौदात्य की नष्ट करना है। इसीलिए इन्होंने सर्वत्र स्वाभाविकता का घ्यान रक्खा है।

रसखान का काव्य भाव-प्रवान है। शब्दो का सचयन ग्रीर संयोजन

इतनी कुछलता से किया गया है कि सर्वत्र भावों की प्रवल घाटा श्रपनी श्रवाब श्रीर सहज गति से प्रवाहित हो रही है। कोई गोपी श्रपनी, सर्या से श्रपने प्रेम को किस सरलता किन्तु भावपूर्ण हम से व्यक्त गरनी है—

'काल्हि पट्ट मुरली-धुनि में रमयानि नियों कहैं नाम हमारी। ना दिन तें भई वैरिन साम किनो कियों भांकन देति न हारी। "होत चवाव बनार मी श्रानी री जो भरि श्रांयिन भेंटिये प्यारी। "वह परी श्रव हो ठिठनयों हियरे श्रदायों वियरे पटवारी। "

'पियरे पटवारी' में अनन्त भावों की गरिमा के साध-साथ अपार आत्मी-यता सन्तिहित है। 'दानलीला' में कृष्ण-राधा-सवाद में अन्तर्गत और भी अधिक भावप्रवणता दृष्टिगोलर होती है। यथा—

#### कृत्वा ---

'एरी कहा ब्रुपभानुपुरा की ती दान दिये बिन जान न पैरी। जी दिध-मान्यन देव जू चासन भूमन नागन या मग ऐही। नाहि तो जो रस मो रम न हो जु गोरम बेचन फेरिन जैही। नाहक नारि तूरारि बढावित गारि दियें पिरि स्मापीह देही।

#### राषा--

'गारी के देवैया बनवारी तुम कही कौन,

हम ती वृपभान की कुमारो सब जानो है.।

जोर ती करोंगे जाउ जासो हिर पार पाह,

भुरही ते ब्राजु मो सो कैसो हठ टानो है।

बूभि देखी मन महि ब्रह्मत मग जात,

बूभि ही निदान कान्ह जीन वही मानो है।

मेरे जान कोऊ मीरन्यान ब्रावै दही छीन,

तू ती है ब्रहीर मोहि नाहि पहिचानो है।'

श्रातम-निवेदन भवत की एक प्रमुख विशेषता होती है। इसके द्वारा भक्त अपने जीवन के सारे कार्यों का विशेषत. पापी वा श्रान्य श्राप्त श्राप्त श्राप्त श्राप्त के समक्ष कर देता है। इस श्राप्त का कारण होता है भपने श्राराध्य के प्रति ग्राप्त विश्वास। रसयान में मूर श्रथवा तुलसी जैसा श्रारम-

1

निवेदन तो नहीं मिलता, पर अपने आराध्य के प्रति इन्होंने अगाध विश्वास अवश्य व्यक्त किया है। यथा —

'कहा करें रसखान का कोई चुगुल लवार। जो पै राखन हार है माखन चाखन हार॥' इस प्रकार के अनेक उदाहरण रसखान-काव्य मे मिलते है।

म्रात्म-समर्पण भी म्रगाघ विश्वास का एक म्रग है। रसखान जिस विधि से स्वय को म्रपने भगवान के प्रति सर्मापत करते है, वह विलक्षण है। इस विषय मे इनका निम्नलिखित सवैया बहुत प्रचलित है—

'मानुष हौ तौ वही रसखानि बसौ बज गोकुल गाँव के ग्वारन । जौ पसु हौ तौ कहा बस मेरो चरौ नित नद की घेनु मँभारन । पाहन हौ तौ वही गिरि को जो धर्यौ कर छत्र पुरदर घारन । जौ खग हौ तौ बसेरो करौ मिलि कालिदी-कूल-कदम्ब की डारन ।।'

विरह-वेदना की ग्रिभिच्यक्ति भक्तो के लिए प्रमुख रही है। फारसी-साहित्य मे तो यही एकमात्र सोपान है जिससे प्रियतम ग्रथवा ग्राराघ्यदेव तक पहुँचा जा सकता है। रसखान के विरह का अत्यन्त सजीव एव स्वामाविक वर्णन किया है। यथा—

'बाल गुलाब के नीर उसीर सो पीर न जाइ हिये जिन ढारो। कज की माल करी जु बिछावन होत कहा पुनि चंदन गारी। एते इलाज बिकाज करी रसखानि को काहे को जारे पै जारी। चाहित हो जु जिनायी पट्ट तो दिखावों बडी-बडी श्रॉखिनिवारी॥'

प्रियतम के सान्तिच्य के विना विरिहणी की विरह-वेदना का भ्रौर उपचार ही क्या हो सकता है।

कहीं-कहीं परम्परा के प्रवाछित चक्कर में प्राकर अथवा फारसी-प्रभाव के कारण रसखान ऊहात्मक वर्णन भी कर गये हैं। पर ऐसे स्थल कम ही है।

नास्तिविक काव्य-ग्रात्मानुभूति की ग्रिभिव्यक्ति के ग्रितिरिक्त ग्रीर कुछ है भी नहीं। रसखान किसी काव्य-शास्त्रीय नियम से न तो ग्रवगत ही है ग्रीर न यह निशेषता इनके लिए ग्रावश्यक ही है। ग्रपने भावावेश में ही इनकी वाणी फूटती है ग्रौर वाणी का यही प्रस्कुटन सरस एवं सच्चे काव्य को जन्म देता है।

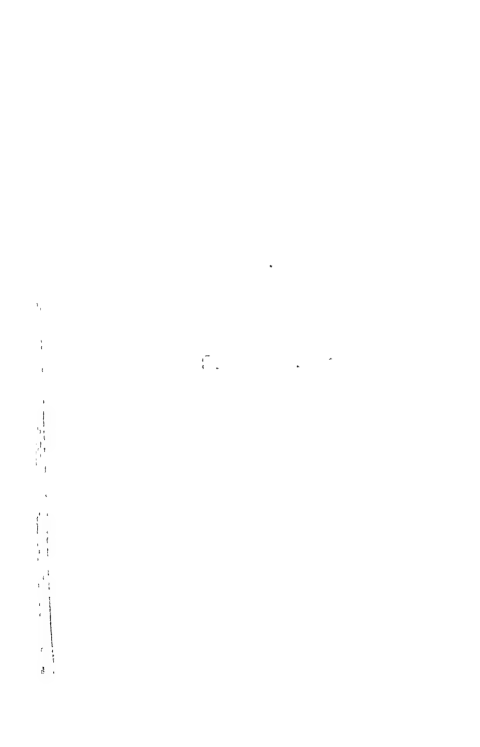
श्रन्य स्वछन्दवादी किवयों की भाँति रसखान ने भी प्रेम के स्वस्थ हुए का चित्रण किया है। प्रेम इनकी दृष्टि में हृदय की सबसे उदात्त भावना है। इनके मत से शुद्ध ग्रीर वास्तविक प्रेम वही है जिसमे श्रकारण ही श्राकर्पण हो। गुण, यौवन, रूप ग्रादि के श्राकर्पण से जो प्रेम होता है, उसे शुद्ध नहीं कहा जा सकता। पुत्र, कलम श्रादि के प्रति किया गया प्रेम भी स्वाभाविक भीर सच्चा नही है। वास्तव मे प्रेम भगवान का ही दूसरा रूप है। रसखान ने प्रेम का सागोपाग विवेचन किया है एति इपयक इनके दोहे 'प्रेम-वाटिका' में सग्रहित है।

रसखान सच्चे हृदय से भक्त थे। रीतिकालीन कवियो की भाँति भक्ति का वहाना इन्होने नही लिया था। इसलिए इनके काव्य मे ब्राद्योपांत कृष्ण-भक्ति की धारा प्रवाहित होती हुई दिखाई देती है। इनकी भक्ति साधना मे वे सभी विशेषताएँ मिलती है जो वैष्णव-भक्ति के लिए ब्रनिवार्य हैं।

ग्रत कहा जा सकता है कि रसखान-काव्य मे वे सभी गुण विद्यमान हैं जो स्वच्छन्द काव्यधारा मे पनपे हैं। डा० मनोहरलाल गौड के शब्दो मे—

'''रसखान में अपने समय की-काव्य प्रवृत्तियों तथा अनुभूति-विद्यानों का परिचय तो दिखाई पडता है, पर अनुसरण नहीं। उन्होंने अपना ही स्वानुकूल मार्ग वनाया। उस मार्ग में विशुद्ध अप्रतिहत प्रेम की अनुभूति का प्राचुर्य था और उसकी अनावृत्त अभिव्यवित थी जो स्वछन्द मार्ग की ओर सकेत करती है, शास्त्रीय परम्परा की ओर नहीं। इसका तात्पर्य यह तो कदािष नहीं कि रसखान ने जान-बूक्तकर शास्त्रीय मार्गों का सगटन किया है, या वे काव्य के स्वच्छन्द मार्ग से यथाविद्य परिचित थे। उनके जीवन का सयोग मुसलमान प्रेमी भवत होने के नाते विविध पद्धतियों के सम्मिश्रण का कारण वन गया था। वैसा ही सिम्मिश्रण कवीर में भी हुआ था, पर कवीर जानमार्गी होकर कठोर भी हो गये और खडन-परायण भी। हृदय की अनुभूतियों को अपने ढंग से व्यवत करने की सरस प्रवृत्ति उनमें नहीं आई जो रसखान में आ गई।

सुजान-रसखान



# भवित-भावना सबै या

मानुष हो तो वही रसखानि वसी व्रज गोकुल गाँव के ग्वारन।
जो पसु हो तो कहा वसु मेरो चरौ नित नन्द की घेनु मँभारन।
पाहन हो तो वही गिरि को जो घर्यो कर छत्र पुरन्दर धारन।
जो खग हो तो वसेरो करौ मिलि कालिन्दी-कूल-कदम्ब की डारन।।१।।

शब्दार्थ — मानुप ही — यदि मुभे आगामी जन्म मे मनुष्य-योनि मिले।
मँभारन — मध्य मे । पाहन — पत्थर । छत्र — छाता। पुरन्दर — इन्द्र।
धारन — गर्व नष्ट करने के लिए। कालिन्दी-कूल-कदम्ब — यमुना के तट पर
खड़े हुए कदम्ब के वृक्ष जिन पर कृष्ण अनेक प्रकार की कीडाएँ किया करते
थे। डारन — डालियों मे।

भ्रयं — कृष्ण के प्रति अपनी स्वतन्त्र भाव की भिवत की ग्रिभिव्यवित करते हुए रसखान कहते है कि यदि मुफ्ते आगाभी जन्म मे मनुष्य-योनि मिले तो में वही मनुष्य वनूँ जिसे बज और गोकुल गाँव के ग्वालो के साथ रहने का अवसर मिले। आगामी जन्म पर मेरा कोई वस नहीं है, ईश्वर जैसी योनि चाहेगा, दे देगा, इसलिए यदि मुफ्ते पशु-योनि मिले तो मेरा जन्म बज या गोकुल में ही हो, ताकि मुफ्ते नित्य नन्द की गायो के मध्य में विचरण करने का सीभाग्य प्राप्त हो सके। यदि मुफ्ते पत्थर-योनि मिले तो मै उसी पर्वत का वनूँ जिसे श्रीकृष्ण ने उन्द्र का गर्व नष्ट करने के लिए अपने हाथ पर छाते की माँति उठा लिया था। यदि मुफ्ते पक्षी-योनि मिले तो मैं बज में ही जन्म पाऊँ ताकि मै यमुना के तट पर खडे हुए कदम्ब के वृक्ष की डालियों में निवास कर सकूँ।

विशेष—१ किन ने अपना सम्बन्ध उन्हीं वस्तुश्रों से जोडने की इच्छा अकट की है, जिनसे कृष्ण का सम्बन्ध रहा है। भक्त को चाहे जिस अवस्था में रहना पड़े, उसे उसके आराध्यदेव के दर्शन नित्य मिलते रहे, यही उसके

जीवन का लक्ष्य होता है। रसखान ने भी उपर्युक्त सर्वये में इस लक्ष्य की भावमयी श्रीभव्यजना की है।

- २. 'बसी वर्ज गोकुत गाँव के ग्वारन' मे तथा 'कालिन्दी-कूल-कटम्ब की' मे छेकानुप्रास ग्रलकार है।
- ३. 'पाहन ही तौ वही गिरि को जो घर्यों कर छत्र पुरन्दर-धारन' में निम्नलिखित श्रन्तर्कया निहित है—

कृष्ण के आदेश से अजवालों ने इन्द्र की पूजा छोडकर गीओं की पूजा करनी आरम्भ कर दी। इस वात से इन्द्र अत्यन्त कृषित हुआ। उसने वज को हुवाने के लिए मूसलाघार वर्षा कर दी। कृष्ण ने वज की रक्षा के लिए गोवर्धन पर्वत को उठाकर छाते की भाँति वज के अपर लगा दिया। तब इन्द्र वज का कुछ भी न विगाड सका। उसका गर्व नष्ट हो गया।

'पाठान्तर—'मानुप हीं तो वही रसखानि वसी नित गोकुल गाँव के ग्वारन।
जी पसु ही तो कहा वसु मेरो चरौ नित नन्द की चेनु मैं भारन।
पाहन ही तो वही गिरि को जो कियो त्रज छत्र पुरन्दर-घारन।
जो खग हो तो वसेरो करी वही कालिन्दी-कूल-कदम्ब की डारन।

जुलना—'व्रज के लता पता मोहि कीजै।' —हरिञ्चन्द्र

## सर्वं या

जो रसना रस ना विलसै तेहि देहु सदा निज नाम उचारन । मो कर नीकी करैं करनी जु पै कु ज-कुटीरन देहु बुहारन । सिद्धि समृद्धि सबै रसखानि नहीं व्रज-रेनुका-ग्रग-सवारन । खास निवास लियो जु पै तो वही कालिन्दी-कुल-कदम्ब की डारन ॥२॥

श्चार्य—रसना = जीभ । रस = इन्द्रियो को श्चानन्द देने वाले मधुर, श्चम्ल, लवण, कटु, वपाय श्रीर तिक्त रस । नीकी = श्रच्छी । बुहारन = साफ करना, भाडू देना । रेनुका = धूल । कालिन्दी-कृल = थमुना का तट ।

श्चर्य —रसखान अपने ग्राराध्यदेव से प्रार्थना करते हुए कहते है कि हे देव, मुक्ते सदा अपने नाम का स्मरण करने दो, ताकि भेरी जीभ इन्द्रियो के ग्रानन्द में डूब जाये। मुक्ते कुंजों में बनी हुई अपनी कुटियो में फाड़ लगाने दो, क्याख्या भाग १५७.

जिससे मेरे हाथ सत्कार्य करते रहे। मुभे ज़ज की घूल मे अपने शरीर की धूलरित करने दो, जिससे मुभे अणिमा आदि आठो सिद्धियों का सुख मिल जाये। यदि आप मुभे निवास करने के लिए कोई स्थान देना चाहते हैं तो यमुना-तट पर खडे हुए उन्हीं कदम्व की डालियों मे दीजिए जहाँ पर आप अनेक प्रकार की कीडाएँ किया करते थे।

विशेष—'जो रसना रसना विलसे' मे यमक तथा 'करै करनी,' 'कु ज-कुटीरन', 'सिद्धि-समृद्धि' ग्रौर 'कालिदी-कूल-कदम्ब की' मे छेकानुप्रास-ग्रामिक प्रतिकार है।

#### सवैया

'वैन वही उनको गुन गाइ श्रो कान वही उन वैन सो सानी! हाथ वही उन गात सरें श्ररु पाइ वही जु वही श्रनुजानी! जान वही उन श्रान के सग श्रो मान वही जु करें मनमानी! त्यौ रसखान वही रसखानि जु है रसखानि सो है रसखानी।'

शब्दार्थ — वैन — वाणी । सानी — मुक्त । सर्र — माला पहनाये । पाइ — पॅर, चरण । अनुजानी — अनुगामी । जान — प्राण । रसखानी — अन्ति में यह शब्द ज़ार वार प्रयुक्त हुआ है, अत. इसके अर्थ कमशः ये है — (१), किव का नाम, (२) आनन्द का भण्डार, (३) श्री कृष्ण, (४) प्रेम का खजाना, अर्थात् अत्यन्त प्रेम करने वाला ।

प्रयं—मनुष्य-जीवन की सफलता एव सार्थकता तभी है जब वह स्वयं को अपने आराध्य देव के प्रति पूर्णत्या समिप्त कर दे, इसी भाव को प्रकट करते हुए रसखान कहते है कि वही वाणी सार्थक है जो कृष्ण के गुणो का गान करती है, वे ही कान सार्थक है जो कृष्ण की वाणी से युक्त रहते है, वे ही हाथ सार्थक है जो कृष्ण के शरीर पर माला पहनाते है; वे ही चरण सार्थक है जो कृष्ण का अनुगमन करते है, उनके पीछे-पीछे चलते है, वे ही प्राण सार्थक है जो सदैव कृष्ण के साथ रहते है; वही मान सार्थक है जो कृष्ण को द्रवित करके उनसे मनमानी वात करा लेता है। इसी प्रकार वही आनन्द के भण्डार श्री कृष्ण है जो अपने भक्तो को अस्यन्त प्यार करते है।

विशेष — इस सबैया की अन्तिम पिनत मे यमक अलकार का अत्यन्त. चमत्कारपूर्ण एव भावपूर्ण प्रयोग है।

# दोहा

कहा कर रसखानि को, कोऊ चुगुल लवार। जो पै राखनहार है, माखन चाखनहार॥४॥

श्वव्यार्थं—चुगुल=चुगलखोर। लवार=भूठा, दुष्ट। रागनहार= रक्षक। माखनमाखनहार=श्रीकृष्ण।

ग्रर्थ — श्रीकृष्ण जिसके रक्षक है, उनका कोई कुछ नहीं विगाड़ गकता, इस भाव को प्रकट करते हुए रसखान कहते हैं कि यदि श्रीकृष्ण मेरे रक्षक है तो मेरा कोई भी चुगलखोर तथा दुग्ट व्यक्ति कुछ नहीं विगाड़ सकता।

- विशेष-१. 'जो पै राखनहार है, माखन-चाखनहार' मे यमक अलकार है।
  - २. कहते है कि वादगाह प्रकवर ने रसखान को दीने-इलाही में दीक्षित होने के लिए कहा, किन्तु ये दोने-इलाही में सम्मिलित न होकर कृष्ण-भक्त वन गये। तब किसी व्यक्ति ने बादराह से ग्राकर इनकी चुगली की श्रीर इन्हें कठोर दण्ड देने का परा-मर्श दिया। इस घटना की प्रतिकिया-स्वरूप रसखान ने उपर्युंक्त दोहे की रचना की।
- 'पाठान्तर—कहा कर रसखान को, लपट लोग लवार। जो पत राखनहार है, माखन-चाखनहार।।
- तुलना- १. 'जो प राखि है राम तो मारि है कोरे।'

--- नुनसीदास

२. रहिमन को कोउ का कर, ज्वारी चोर लवार। जो पत राखनहार है, माखन-चाखनहार॥

---रहीम

# दोहा

विमल सरल रसखानि, भई सकल रसखानि ।। सोई नव रसखानि को, चित चातक रसखानि ॥ ।।।।

शन्दार्य—विमल = शुद्ध । रसखानि मिलि = कृष्ण से मिलकर । रसखानि = कृष्ण ।

श्चर्य - रसखान किन कहते हैं कि शुद्ध एवं सरल स्वभाव वाली गोपियाँ जिस कृष्ण से मिलकर उसी का रूप वन गई, मेरा मन उसी दयालु रसखान (ग्रानन्द-सागर कृष्ण) का घातक बना हुआ है। विशेष - १. यमक अलकार।

२. चातक का प्रेम आदर्श प्रेम माना गया है, अतः अपने प्रेम की अभिन्यिक्त सभी भवत-किवयों ने चातक के माध्यम से ही की है। गोस्वामी जुलसीदास ने तो चातक प्रेम का सागोपाग ही वर्णन किया है।

# दोहा

सरस नेह लवलीन नव, हैं सुजान रसखानि। ताके श्रास विसास सो पगे प्रान रसखानि।।६।।

शब्दार्थ — नेह = प्रेम । लवलीन = तन्मय । नव = नूतन । हैं = दोनो, कृष्ण और राधा ।

श्चर्य — कि कृष्ण श्चीर राधा के मिलन की स्तुति करता हुआ कहता है कि जो राधा श्चीर कृष्ण के सरस तथा नूतन प्रेम में तन्मय हैं, उन्हीं की दया की श्चाशा श्चीर विश्वास से मेरे प्राण सदैव सम्पृक्त है।

# कृष्ण का अलौकिकत्व

#### सर्व या

े सकर से सुर जाहि जपै चतुरानन ध्यानन घर्म बढावै। नैक हिये जिहि आनत ही जड मूढ महा रसखानि कहावै। जा पर देव अदेव भू-भगना वारत प्रानन प्रानन पावै। ताहि अहीर की छोहरियाँ छिछया भरि छाछ पै नाच नचावै।।७।।

बाब्दार्थ—सकर से सुर=शिव जैसे देव। चतुरानन=ब्रह्मा। नैक= थोडा-सा। ग्रानत ही = लाते ही। जड़ मूढ = ग्रत्यन्त मूर्ख। महा रसखानि = विपुल ज्ञान के भंडार। ग्रदेव = किन्नर। भू-ग्रगना = पृथ्वी पर रहने वाली स्त्रियाँ। वारत प्रानन = प्राणो को न्यौछावर करके।

श्रर्थ—कृष्ण की भक्त-वत्सलता एव लौकिक लीला का वर्णन करते हुए रसखान कहते हैं कि जिस कृष्ण का जप शकर जैसे देव करते हैं, जिनका घ्यान करके वह्या अपने घर्म मे वृद्धि करते है, जिसका तिनक सा घ्यान भी हृदय मे लाते ही अत्यन्त मूर्ख भी विपुल ज्ञान के भड़ार बन जाते है, जिस पर देव, किन्नर और पृथ्वी पर रहने वाली स्त्रियाँ अपने प्राणो को न्यौछावर करके सजीवता प्राप्त करती है, उसी कृष्ण को अहीर की लड़िकयाँ छछिया-भर छाछ के लिए नाच नचाती है।

विशेष—'सकर से सुर', 'घ्यानन घर्म', 'छोहरिया छछिया भरि छाछ' मे छेकानुप्रास तथा वृत्त्यनुप्रास, 'नैक हिये जिहि ग्रानत ही जड़ मूढ महा रसखानि कहावै' मे द्वितीय विभावना, 'वारत प्रानन प्रानन पावै'मे विरोधाभास ग्रीर जापर देव ग्रदेव भू-ग्रगना' मे यमक ग्रलकार है।

पाठान्तर—इस सर्वेया की तृतीय पंवित के निम्नलिखित पाठातर मिलते.

- १. जापर सुन्दर देवबधू नहिं वारत प्रान भ्रवार लगावै।
- २. जापर देव भुवंग वरगना वारति प्रान सु प्रान से पावै ।
- ३. जापर देव अदैव भुवंगम वारत प्रानन पार न पावै।

#### सव या

सेप गनेस महेस दिनेस सुरेसहु जाहि निरन्तर गावै। जाहि अनादि अनंत अखण्ड अछेद अभेद सु वेद वतावै। नारद से सृक व्यास रहैं पिच हारे तऊ पुनि पार न पावै। ताहि अहीर की छोहरिया छिछया भिर छाछ पै नाच नचावै।। ।।।

शन्दार्थ —सेष —शेषनाग । महेस —शिव । दिनेस —सूर्य ! सुरेस — इन्द्र । अछेद — अछेद , ग्रमर । अभेद — अभेद्र , जिसका रहस्य न जाना जा सके । पिच —कोशिश करके ।

ध्रयं — कृष्ण की भक्त-वरसलता एव लौकिक लीला का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि जिस कृष्ण के गुणो का शेपनाग, गरोश, शिव, सूर्य, इन्द्र निरन्तर स्मरण करते है। वेद जिसके स्वरूप का निश्चित ज्ञान प्राप्त न करके उसे अनादि, अनन्त, अखण्ड, अछेद्य, अभेद्य प्रादि विशेपणो से युक्त करते है। नारद, शुकदेव श्रीर व्यास जैसे प्रकाड पित भी अपनी पूरी कोशिश करके जिसके स्वरूप का पता न लगा सके श्रीर हार मानकर बैठ गए, उन्हीं कृष्ण को

निरन्तर । सेस=शेषनाग । तिरलोक मे=तीनों लोकों मे । सुनारद=महर्षि नारद । साख=साक्षी ।

स्रयं — कृष्ण के स्रलौकिकत्व का प्रतिपादन करते हुए रसखान कहते हैं कि ब्रह्मा आदि स्रनेक योगी उस कृष्ण को जानने के लिए समाधि लगाये हुए हैं, पर वे उसका सन्त नही पाते, स्रर्थात् कृष्ण दुर्वोद्ध्य और स्रनन्त हैं। शेष्ट्र नाग अपनी सहस्रो जिल्लाओं से निरन्तर उसका नाम जपते रहते हैं। महाष्ट्र नारद स्रपने हाथ में बीणा लेकर उसे बजाते हुए तीनो लोको में हूँ किरे हैं, पर कोई भी ऐसी साक्षी नहीं मिली, जिसके ग्राधार पर वे यह दावा कर सकें कि उन्होंने कृष्ण के रूप को जान लिया है। ऐसे दुर्वोध्य, स्रनन्त कृष्ण को स्रहीर की लडकियाँ एक मटकी छाछ के लिए नाच नचाती हैं।

विशेष—यह सर्वया श्री विश्वनायप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रससान-ग्रथावली' मे नही है।

#### सवं या

गुज गरें सिर मोरपखा अरु चाल गयद की मो मन भावें। सांवरो नन्दकुमार सवें ज्ञजमंडली में ज़जराज कहावें। साज समाज सवें सिरताज औं लाज की वात नहीं कहि आवें। ताहि श्रहीर की छोहरियाँ छिछया भरि छाछ पै नाच नचावें।।११॥

ज्ञाब्दार्थ — गुज = गले मे पहनने का एक आभूपण । गयंद = हायी, । छाज = शोभा ।

श्रयं — कोई गोपी श्रपनी सखी से कृष्ण की शोभा का तथा उनकी लोकिक लीला का वर्णन करती हुई कहती है कि उनके गले मे गुंज नामक श्राभूषण है, सिर पर मोर-पखो का बना हुआ मुकुट है। हाथी जैसी मस्तानी चाल है जो मुक्ते बहुत ही अच्छी लगती है। यह साँवरा कृष्ण सारे ब्रज का शिरोमणि है, इसीलिए ब्रजराज कहलाता है। यह सारी शोभा का श्रीर सारे समाज का सिरताज है। इसकी शोभा का वर्णन नहीं किया जा सकता। ऐसे कृष्ण की श्रहीर की लड़कियाँ छिछया भर छाछ के लिए नचाती रहती हैं।

विशेष — 'साज समाज सवै सिरताज' मे वृत्यनुप्रास है।

#### सबैया

ब्रह्म मै ह्र हैया पुरानन गानन वेद-रिचा सुनि चौगुने चायन। देख्यो सुन्यौ कवहूँ न कितूँ वह कैसे सरूप ग्रौ कैसे सुभायन। टेरत हेरत हारि पर्यौ रसखानि वतायौ न लोग लुगायन। देखौ दुरौ वह कू ज-कुटीर मै बैठौ पलोटत राधिका पायन।।१२।।

श्राव्यार्थ — पुरानन गानन = पुराण के गीतो मे । चायन = चाव से । किंतू व्यक्ति भी । सुभायन = स्वभाव । टेरत = पुकारता हुम्रा । हेरत = खोजता हुम्रा । लुगायन = स्वियो ने । दुरी = छिपा हुम्रा । पलोटत राधिका पायन = राधा के पैर दबा रहा है ।

श्रर्थ — कृष्ण की प्रेमाचीनता का वर्णन करते हुए रमर्खान कहते है कि मैने ब्रह्म को पुराणों के गीतों में हुँ हा, वेद-ऋचाग्रों को चौगुने चाव से इमी- लिए सुना कि शायद उन्हीं से ब्रह्म का पता चल जाये। मेरे सारे प्रयत्न निष्फल हुए। मैने उसे न तो कही सुना ग्रौर न कही देखा। मैं यह भी नहीं जान पाया कि उसका स्वरूप ग्रौर स्वभाव कैसा है। उसे पुकारते हुए, उसकी खोज करते हुए मैं थक गया ग्रौर किसी भी नर या स्त्री ने उनका पता नहीं चताया। ग्रन्त में वह मुक्ते कु ज-कुटीर में छिपकर वैठे हुए राघा के पैरों को दवाता हुग्रा दिखाई दिया।

#### सबैया

कस कुढ्यौ सुनि बानी अकास की ज्यावनहारिह मारन घायौ।
भादव साँवरी आठई को रसखान महाप्रभु देवकी जायौ।
रैनि अँधेरी में लैं वसुदेव महावन में अरगै धरि आयौ।
काहु न चौजुग जागत पायौ सो राति जसोमिति सोवत पायौ॥१३॥
शब्दार्थ—वानी अकास=आकाशवाणी। ज्यावनहारिह=जन्म लेने
वाला ही, देवकी के गर्भ से उत्पन्न होने वाला ही। भादव साँवरी आठई
को=भादौ की कृष्ण अष्टमी को। अरगै=धीरे-धीरे, चुपचाप। चौजुग=
चारो युगो मे—सतयुग, द्वापर, त्रेता और कलियुग। जागत=जागृत
अवस्था।

प्रथं—कृष्ण-जन्म का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि जब कस ने यह श्राकाशवाणी सुनी कि देवकी के गर्भ से उत्पन्न होने वाला पुत्र ही तुक्ते मारने के लिए अवतार ले रहा है तो वह वहुत अप्रसन्न हुआ। आकाशवाणी के अनुसार ही भादों की कृष्णाष्टमी को आनन्द सागर महाप्रभु कृष्ण ने देवकी के गर्भ से जन्म लिया। कस के भय से भयभीत होकर वसुदेव उस नवजात शिशु को अंधेरी रात में चुपचाप लेकर महायन (मयुरा) की और चल दिए। जिस कृष्ण को चारो कालों का कोई भी योगी अपनी समाधि की जागुतावस्था में भी प्राप्त नहीं कर सका है, उसी कृष्ण को यशोदा ने रात को अपने पास सोते हुए पाया।

विशेष १. समाधि ग्रलकार।

२. यह सबैया श्री विश्वनाथ मिश्र द्वारा सापादित 'रसखान ग्रंथावली' मे नहीं है।

२ 'जग जाकी गोद में सो जसुदा की गोद में ।'

--- वजेश

#### कवित्त

सभु घर घ्यान जाको जपत जहान सव,
ताते न महान् और दूसर अवरेस्यो मैं।
कहै रसखान वही बालक सरुप घरें,
जाको वहु रूप रग अद्भुत अवलेस्यों मैं।
कहा कहूँ आली वहु कहती बनें न दसा,
नन्द जी के अँगना मे कौतुक एक देख्यों में।
जगत को ठाटी महापुरुप विराटी जो,
निरजन निराटी ताहि माटी खात देख्यों मैं।।१४॥

शब्दार्थ — अवरेख्यी मै = मैने देखा। अवलेख्यो मै = मैने देखा। कौतुक = तमाना। जगत को ठाटी = ससार की रचना करने वाला, सृष्टि-सृष्टा। विराटी = विराट रूप धारण करने वाला। निरंजन = विमल, प्रभावातीत। विराटी = अकेला, एकमेव।

श्चर्य-कोई गोपी श्रपनी सखी से कृष्ण की श्रलीकिकता श्रीरे उनकी

व्याख्या भाग १६५

बाल-लीला का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख। शिव जिसको आराध्य मानकर ध्यान करते है, सारा ससार जिसकी पूजा करता है, जिससे महान् और दूसरा देव मैने कोई नही देखा। वही कृष्ण साकार बनकर अवतरित हुआ है जिसका रूप-रग मुभे कुछ-कुछ अद्भुत सा लगा है। हे सिख । क्या कहूँ, मुभसे तो उसकी उस अवस्था का वर्णन ही नही हो पा रहा है। बस यह जान लो कि नद जी के आँगन मे मैने एक तमाशा देखा है। जो कृष्ण ससार की रचना करने वाला है, महापुरुप है, विराट रूप घारण करने वाला है, किसी भी प्रकार के प्रभावो से परे है—प्रभावातीत है, केवल एक हैं; अर्थात् वही एक केवल सत्तावत है, और सारा ससार तो उसी की सत्ता की माया है, उसे मैने मिट्टी खाते हुए देखा है।

विशेष-१. इस कविता का भावपक्ष निर्वल ग्रीर दार्शनिकता सवल है।

 श्री विश्वनाथ प्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रथावली' मे यह कवित्त नहीं है।

जुलना—'श्रृणु सिख कौतुकमेक नद निकेतागणे मया दृष्टम् । गोधूलि धूसरागो नृत्यति वेदान्त सिद्धातः ॥'

#### कवित्त

वेई ब्रह्म ब्रह्मा जाहि सेवत है रैन-दिन,
स्वासिव सदा ही घरत ध्यान गाढे है।
वेई विष्तु जाके काज मानी मूढ राजा रक,
जोगी जती ह्वै कै सीत सह्यी ग्रग डाढे है।
वेई व्रजचद रसखानि प्रान प्रानन के,
जाके ग्रभिलाख लाख-लाख भॉति वाढे है।
जसुधा के ग्रागे वसुधा के मान-मोचन मे,
तामरस-लोचन खरोचन की ठाढे है।। १५।।

शान्दार्थ — वेर्ड = वही कृष्ण । सदासिव = सदा भवत वत्सल जिव । गार्हे = गभीर । जाके काज = जिसके लिए ! मानी = ग्रहकारी । मूट = मूर्ख । रंक = निर्धन । जजचद = कृष्ण । रसखानि = ग्रानंद के भडार । जसुधा = यशोदा । वसुधा = पृथ्वी, पृथ्वी पर रहने वाले लोग । मान-मोचन = ग्रहकार को नष्ट करने वाले । तामरस-लोचन = कमलनयन । खरोचन = खुरचनी ।

श्रयं—प्रस्तुत किवत्त मे रसखान कृष्ण के श्रलोकिकत्व एवं बाल-लीला की श्रोर सकेत करते है कि वही कृष्ण बहा जिनकी पूजा ब्रह्मा जी रात-दिन किया करते है, भक्त-वत्सल शिव जिनका सदा गभीर ध्यान करते है; वही कृष्ण-विष्णु जिनके लिए श्रहकारी, मूर्ख, राजा, निर्धन, सभी प्रकार के लोग भोगी वनकर शीतादि के द्वारा श्रपने श्रगो को शिथल बनाते हैं, वहीं श्रानद के भड़ार क्ष्ण जो प्राणो के प्राण है श्रीर जिन्हे देखने के लिए लाखो श्रभिलापार्ये लाखो प्रकार से बढ़ती है, जो पृथ्वी पर रहने वाले लोगो का हश्रकार मिटाने वाले है कमल के समान सुन्दर नेशो वाले है, यशोदा के सामने खुरचनी लेने के लिए खड़े हुए है।

विशेष-१ इस कवित्त में कृष्ण के ब्रह्म-रूप की श्रीर सकेत है।

- २ जसुषा के आगे वसुषा के मान-मोचन मे और तामरस-लोचनः खरोचन कौ ठाढे है। मे यमक अलकार है।
- ३ कृष्ण का श्रनेक रूपो में वर्णन होने से उल्लेख श्रलकार है। पुलना—श्रागे नदरानी के तनक सम पीवे काल, तीन लोक ठाकुर सो सनुकत ठाढो है।

--पद्माकर

#### अनन्य भाव

#### सर्वया

सेप सुरेस दिनेस गनेस व्रजेस घनेस महेस मनावौ ।

कोऊ भवानी भजी मन की सब ग्रास सबै विधि जाड पुरावौ ।

कोऊ रमा भिज लेहु महा धन कोऊ कहूँ मन वाछित पावौ ।

पै रससानि वही मेरो साधन ग्रौर त्रिलोक रहौ कि नसावौ ॥ १६ ॥

शब्दार्थ —सेप —शेपनाग । सुरेस — इन्द्र । दिनेस — सूर्य । ग्रजेस —

बह्मा । धनेस — कुवेर । महेस — शिव । भवानी — पार्वती । पुरावौ — पूर्ण करें । रमा — लक्ष्मी । नसावौ — नष्ट हो जाये ।

अर्थ — अनन्य भाव की भिवत की अभिन्यिक्त करते हुए रसकान कहते है कि चाहे कोई शेपनाग, इन्द्र, सूर्य, गनेश, ब्रह्मा, कुवेर और शिव वी भिवत करे। चाहे कोई पार्व ती की भिवत करके अपने मन की सभी यभिलापाओं को सभी प्रकार पूर्ण कर ले। चाहे कोई लक्ष्मी की पूजा करके भारी धन व्याख्या भाग १६७

प्राप्त कर ले। चाहे कोई किसी भी प्रकार ग्रपना मनोवाछित फल पाले, किन्तु मेरा तो एकमात्र साधन कृष्ण ही है। कृष्ण के ग्रतिरिक्त तीनो लोक चाहे रहे, या नष्ट हो जाये, मुफ्ते इसकी कोई चिन्ता नहीं है।

विशेष — 'सेप सुरेस दिनेस गनेस ग्रजेस धनेस महेस' मे छेकानुपास ग्रौर श्रुत्यनुप्रास ग्रजकार है।

वुलना— 'मेरे तो राधिका नामक ही गति लोक दुऊ रही कै निस जाग्री।'

—हरिश्चन्द्र

#### सबैया

द्रौपदी स्र गिनिका गज गीध स्रजामिल सो कियो सो न निहारो। गौतम-गेहिनी कैसी तरी, प्रहलाद को कैसे हरयी दुख भारो। काहे की सोच करै रसखानि कहा करि है रविनन्द विचारो। ता खन जा खन राखियै माखन-चाखनहारो सो राखनहारो॥१७॥

श्रान्दार्थ- प्रौपदी — पाडवो की स्त्री । गज — हाथी, जिसकी कृष्ण ने ग्राह से रक्षा की थी । गीच — जटायु, जो सीता की रक्षा करते समय रावण के बाणो से घायल हुग्रा था ग्रौर ग्रन्त मे राम ने जिसका उद्घार किया था । ग्रजामिल — एक व्यक्ति का नाम । गौतम-गेहनी — गौतम की स्त्री ग्रहिल्याबाई । रिव नन्द — यमराज । ताखन — उस समय । जा खन — जिस समय । माखन- चाखनहारो — श्रीकृष्ण । राखनहारो — रक्षक ।

श्रयं—जब कृष्ण रक्षक है तो मनुष्य को किसी भी प्रकार की चिन्ता नहीं करनी चाहिए, इस भाव को व्यक्त करते हुए रसखान कहते हैं कि कृष्ण इतने दयालु है कि अपने भक्तो की टेर सुनते ही तुरन्त उनकी रक्षा के लिए कटि-वद्ध हो जाते हैं। द्रौपदी, गणिका, गज, गीध और अजामिल ने अपने जीवन में क्या कार्य किये थे, क्या उनके कार्य उनका उद्धार करने में समर्थ थे? इन बातो पर कृष्ण ने कोई ध्यान नहीं दिया और तुरन्त उनका उद्धार कर दिया। इसी प्रकार गौतम—स्त्री अहिल्याबाई को भी मुवित प्रदान की तथा हिरण्य-किश्य को मारकर प्रह्लाद के भारी दुख का हरण किया। अत हे मनुष्य। जिस समय श्रीकृष्ण नुम्हारे रक्षक है, उस समय तुम्हे कोई चिन्ता नहीं करनी

चाहिए, क्योंकि उस समय तो यमराज भी तुम्हारा कुछ भी नही विगाड़ सकता।

विशेष-१. 'चाखनहारो सो राखनहारो' मे यमक ग्रलंकार है।

- २. 'विचारो' शब्द यमराज की दुर्वलता को साकार कर रहा है, ग्रतः यह शब्द नितात ग्रीचित्यपूर्ण है।
  - ३. श्रन्तिम पंक्ति मे यति दोप है।

#### सर्वया

देस विदेस के देखे नरेसन रीभ की कोऊ न वूभ करेंगी। ताते तिन्हें तिज जानि गिरयो गुन सौ गुन ग्रीगुन गाँठि परेंगी। वॉसुरीवारो वड़ो रिभवार है स्याम जु नैसुक ढार ढरेंगी। लाड़नो छैन वही तौ ग्रहीर को पीर हमारे हिये की हरेंगी।। १८॥

शव्दार्थ — रीभ की = प्रेम की । गिर्यौ गुन = श्रवगुण । रिभवार = रीभने वाला, प्रेम करने वाला । नैसुक = तिनक भी । ढार ढरैगौ = प्रीति करेगा। पीर=दुख ।

श्रयं — कृष्ण भवत-वत्सल है, इसी भाव को श्रभिव्यक्त करते हुए रसखान कहते हैं कि हे मन ! तू देश-विदेश के राजाश्रों को परख ले, तेरे प्रेम का कोई भी सम्मान नहीं करेगा। उनके प्रति प्रेम करना अवगुण ही है, वयोकि चाहे तुममें कितने ही गुण सही, पर उनके साथ रहने से वे अवगुण वन जावेंगे। वह वशीधर कृष्ण वहुत ही रीभने वाला है, भक्त-वत्सल है, यदि तू उससे तिनक भी प्रेम करेगा तो वह अहीर का लाड़ला पुत्र हमारे हृदय के सारे दुख को दूर कर देगा।

विशेष — १ 'देश विदेश' मे छेकानुप्रास; 'ताते तिन्है तिज' मे वृत्यनु-प्रास और 'सीगुन ग्रीगुन गाँठि परेगी' मे यमक अलकार है।

२ 'रिभवार' शब्द का प्रयोग ग्रत्यन्त भावपूर्ण है।

# सवैया

सपित सौ सकुचाइ कुवेरिह रूप सौ दीनी चिनौती अनगिह । भोग कै कै ललचाइ पुरन्दर जोग कै गगलई धर मगिह । ऐसे भए तौ कहा रसखानि रसै रसना जी जु मुक्ति-तरगिह । दै चित ताके न रग रच्यो जु रह्यो रचि राधिका रानी के रगिह ॥१६॥ ज्यस्या भाग १६६

शब्दार्थ — चिनौती = चुनौती । म्रनगहि = कामदेव को । भोग = ऐश्वर्य, पुरन्दर = इन्द्र । मगहि = सिर पर । मुक्ति तरगहिं मुक्ति की तरगों में, ज्ञान की चरम कोटि पर । रग = प्रेम । रंगहिं = प्रेम में ।

श्रयं—रसखान मनुष्य को कृष्ण-प्रेम के लिए प्रेरित करते हुए कहते है कि है मनुष्य ! चाहे तुमने इतनी सम्पत्ति प्राप्त कर ली है कि उसकी विपुलता देखकर कुवेर को भी सकोच होता है, चाहे तुम इतने रूपवान हो कि श्रपने सौन्दर्य से कामदेव को चुनौती दे सकते हो, चाहे तुम्हारे पास इतनी सम्पत्ति ही गई है कि जिसे देखकर इन्द्र का मन भी ललचा जाए; चाहे तुमने योग-साधना के द्वारा गगाधर शिव-रूप को प्राप्त कर लिया, चाहे तुम्हारी जीभ मुक्ति की लहरो मे डूब गई है, ग्रथित् तुम ज्ञान की चरम कोटि पर पहुँच गये हो; किन्तु यदि तुमने मन लगाकर उस कृष्ण से प्रेम नही किया जो राधा-रानी से प्रेम करते है तो तुम्हारी ये उपलब्धियाँ व्यर्थ ग्रीर निस्सार है।

#### सबैया

कचन-मन्दिर ऊँचे वनाइ कै मानिक लाइ सदा भलकैयत । प्रात हो ते सगरी नगरी नग मोतिन ही की तुलानि नुलैयत । जद्यपि दीन प्रजान प्रजापित की प्रभुता मधवा ललचैयत । ऐसे भए तौ कहा रसखानि जौ सॉवरे ग्वार सो नेह न लैयत ॥२०॥

शब्दार्थ-कचन मन्दिर=सोने के महल। मानिक=मोती। नग= हीरा। मघनाः इन्द्र। सावरे ग्वार सो=कृष्ण से। नेह=स्नेह, प्रेम।

श्रथं - कृष्ण के प्रति प्रेम ही मनुष्य की सर्वाधिक मूल्यवान सम्पत्ति है। जिसे कृष्ण से प्रेम नहीं, उसके सभी प्रकार के वैभव निर्थंक है। इसी भाव को प्रस्तुत सर्वेया मे प्रकट करते हुए रसखान कहते है कि माना तुमने सोने के ऊँचे-ऊँचे महल बनाकर उन्हें मोतियों से सदैव भलका रक्खा है। तुम्हारे पास इतने हीरे और मोती है कि प्रात काल से ही सारी नगरी उन्हें तराजुशों में तोलने लगती हैं श्रीर फिर भी वे तुल नहीं पाते। तुम इतने वैभवपूर्ण राजा बन गए हो कि तुम्हारा वैभव देखकर इन्द्र का मन भी ललचाता है, अर्थात् तुम्हारे वैभव की तुलना में वह अपने वैभव को ग्रत्यन्त तुच्छ मानकर स्वय को दीन हीन अनुभव करता है श्रीर चाहता है कि तुम्हारा जैसा वैभव उसके पास भी हो। यदि तुमने कृष्ण से प्रीति नहीं की है तो तुम्हारा यह सब श्रपार

वैभव व्यर्थ है।

कहने का भाव यह है कि कृष्ण की प्रीति ही सबसे विशाल वैभव है। सारे सासारिक वैभव उसके सामने तुच्छ ग्रीर नगण्य है।

विशेष—कृष्ण की प्रीति का ग्रत्युवितपूर्ण वर्णन होने से इस सर्वया मेः ग्रत्युवित ग्रल कार है।

पाठान्तर — तीसरी पिक्त का यह रूप भी मिलना है —
'पार्ल प्रजानि प्रजापित सो श्रुरु सम्पित सो मघवाहि लर्जैयत।'
कुलना — 'ऐसे भये तो कहा तुलसी जुपै जानकीनाथ के रगन राते।'
— तुलसीः

#### कवित्त

कहा रसखानि सुबसम्पत्ति सुमार कहा,
कहा तन जोगी ह्वं लगाए अग छार को ।
कहा साघे पचानल, कहा सोए बीच नल,
कहा जीति लाए राज सिंधु आर-पार को ।
जप बार-बार तप सजम बयार-व्रत,
तीरथ हजार अरे बूभत लबार को ।
कीन्हीं नहीं प्यार नहीं सेयों दरबार, चित,
चाह्रीं न निहार्यों जी पै नद के कमार को ।। २१।।

शब्बार्थ—रसखानि = ग्रान्द देने वाले भड़ार । सुमार = गणना । छार = धूल, भस्म । पचानल = पाँच प्रकार की ग्रिनियों से तप करना; चारो ग्रीर से जलने वाली चार ग्रिनियाँ तथा ऊपर से सूर्य की प्रखर गर्मी । नल = जल बयार नत = वित्कुल भूखा रहकर तप करना । लवार = मूर्ख । नन्द के कुमार को = कृष्ण को ।

श्चर्य — कृष्ण की भिवत के विना श्चीर सभी तप तथा योग सानावएँ व्यर्थ है, इस भाव को प्रकट करते हुए रनखान कहते है कि हे मनुष्य ! यदि तुमने कृष्ण से प्रेम नहीं किया, उसकी गरण में नहीं गए, भावपूर्ण मन से उसे नहीं चाहा श्चीर प्रेममयी दृष्टि से उसे नहीं देखा तो तुम्हारे श्चानन्द देने वाले सारे भड़ार व्यर्थ है, तुम्हारी सुख देने वाली सम्पत्ति की कोई गणना नहीं है, श्चर्यात् वे भी नगण्य है। शरीर पर भस्म लगाकर योगी वनने से कोई लाभ नहीं

108

है, पाँच ग्रग्नियों के मध्य बैठकर तप करना ग्रथवा जल में समाधि लगाना भी निर्यंक है। समुद्र के ग्रार-पार तक का राज्य जीत लेने से भी कोई लाभ नहीं है। हे मूर्ख । कृष्ण के प्रेम के विना वार-वार जप करने को, निराहार रहकर तप ग्रौर सयम करने को तथा हजारों तीर्थों की यात्रा करने को कौन वृक्षता है? ग्रथित ये सब बेकार है।

विशेष—१. 'कीन्हो नही प्यार, नहीं सेयौ दरबार, चित चाह्यौ, न निहारयौ जो मैं नन्द के कुमार को' में कोमल वर्णों से युक्त वृत्त्यनुप्रास है।

२ कृष्ण भक्तो की यह प्रमुख विशेषता है कि वे कृष्ण को छोडकर अन्य प्रकार की साधनाओं को निरर्थक और आडम्बरपूर्ण मानते है। रसखान के प्रस्तुत कवित्त मे यही विशेषता परिलक्षित होती है।

पाठान्तर— कहा तन जोगी ह्वैं और 'कहा सोए वीच नल' के स्थान पर 'कहा महा जोगी ह्वं और 'कहा सोए वीच जल' पाठ भी मिलते है। कविच

कचन के मन्दिरिन दीठि ठहराति नाहि,
सदा दीपमाल लाल-मानिक-उजारे सो।
ग्रौर प्रभुताई ग्रब कहाँ लौ बखानौ, प्रति,
टारन की भीर भूप टरत न द्वारे सो।
गगाजी मे न्हाइ मुक्ताहलहू लुटाइ, वेद,
वीस बार गाइ, ध्यान कीजत सवारे सो।

ऐसे ही भए तौ नर कहा रसखानि जो पै,

चित्त दैन कीनी प्रीति पीतपटवारे सो ॥२२॥ शब्दार्थ—कचन के मन्दिरनि सोने के महलो पर। दीठि चृिट्ट।, लाल मानिक = लाल मोती। प्रतिहारन की भीर = द्वारपालो की मीड। मुक्ताहलहू = मोतियो को। सवारे सो = शिद्यता से, प्रात काल मे। पीतपट- बारे सो = कृष्ण से।

अर्थ — कृष्ण की प्रीति के अभाव मे दुनिया के सारे वैभव और सारी साधनाएँ निरर्थक है, इस भाव को व्यक्त करते हुए रसखान कहते है कि हे

मनुष्य ! यदि तुमने चित्त लगाकर कृष्ण से प्रीति नहीं की है तो तुम्हारे सोने के वे महल वेकार है जो सदा लाल मोतियों की दीपमालाग्रों से प्रकाशित रहते हैं और जिन्हें देखते ही दृष्टि चौिंघया जाती है। तुम्हारी ग्रधिक प्रभुता का तो क्या वर्णन करूँ, यदि तुम इतने प्रभुत्व सम्पन्न हो गए हो कि ग्रनेक राजा नुम्हारे प्रतिहार वने हुए है ग्रीर उनकी भीड कभी भी तुम्हारे द्वार से नहीं हटती तो कृष्ण के प्रेम के ग्रभाव में यह प्रभुता व्यर्थ है। चाहे तुम—गंगाजी में स्नान करके मुक्त हस्त से मोतियों का दान करों, ग्रनेक बार वेदों का पाठ करों ग्रीर प्रात काल घ्यानावस्थित हो, किन्तु जब तक तुम कृष्ण से प्रीति नहीं करोंगे, तव तक तुमहारी ये साधनाएँ निष्फल ही रहेंगी।

कहने का भाव यह है कि कृष्ण की भिवत ही सर्वोपिर और सर्वोच्च भिवत है।

विशेष — १. 'दीठि ठहराति नाहि' मुहावरे का भावपूर्ण प्रयोग है।
२. इस कवित्त मे 'प्रतिहारन' शब्द खडित है, ग्रतः यहाँ पद-भग
दोष है।

## सबैया

एक सु तीरथ डोलत है इक वार हजार पुरान वके हैं।

एक लगे जप मे तप मे इक सिद्ध समाधिन मे ग्रटके है।

चेत जु देखत ही रसखान सु मूढ महा सिगरे भटके है।

सॉचिह वे जिन ग्रापुनपी यह स्याम गुपाल पै वारि दके है।।२३।।

शब्दार्थ — वके है — कहे है, कथाएँ सुनाई है। चेत — सावधान। सिगरे —

सारे। ग्रापुनयी — ग्रपनापन, स्वय को। छके है — मस्त है।

श्रयं—तीर्थादि वाह्याडम्बरो का खडन ग्रौर कृष्ण-प्रेम का मडन करतेहुए रसखान कहते है कि कोई मनुष्य तो तीर्थों की यात्रा करता हुग्रा घूमता है, कोई हजारो वार पुराणों की कथाग्रो को सुनाता है, ग्रथांत् पुराणों का पाठ करता है। कोई जप-तप में लगा हुग्रा है, कोई सिद्ध वनकर समाधि में ग्रटका हुग्रा है। रसखान कहते है कि यदि सावधान होकर इन्हें देखा जाता है तो यही निष्कर्प निकलता है कि ये सब महामूर्ख बनकर भटक रहे हैं। सही तो वे मनुष्य है जो स्वय को कृष्ण के लिए ग्रिपत करके उस समर्पण की मस्ती से

वयास्या भाग १७३

मस्त बने हुए है।

विशेष १ अनन्यभाव का प्रेम अभिव्यजित है।

२. 'वक' शब्द का प्रयोग किव के मन की स्रतिशय घृणा का सूचक है। ३. श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रथावली' में यह सबैया नहीं है।

## सबैया

सुनिय सब की किह्ये न कछू रिहये इिम या भव-वागर मे ।
किरिये व्रत-नेम सचाई लिये जिन ते तिरये मन-सागर मे ।
मिलिये सब सो दुरभाव बिना रिहये सतसग उजागर मे ।
रसखानि गुविन्दिह यो भिजये जिमि नागरि को चित गागर मे ॥२४॥
शान्दार्थ—इिम = इस प्रकार । भव-वागर मै = ग्रसत्य ससार मे । उजागर=प्रकाश । नागरि = स्त्री । गागर = पानी का वर्तन ।

श्रथं — रसलान सासारिक मनुष्य को उपदेश देते हुए कहते है कि हें मनुष्य ! तुम इस असत्य ससार में इस प्रकार रहों कि सबकी सुनो, पर अपनी वात किसी से भी मत कहों। जो भी बत और नियम ग्रहण करों वे सत्य हो। सत्य बत और नियमों से ही मन का सागर पार किया जा सकता है, अर्थात् मन को अपने वश में किया जा सकता है; सबसे अच्छी भावना लेकर मिलों और सदैव सत्सग के प्रकाश में रहों, अर्थात् अच्छी सगति में ही उठो-वैठों और एकाग्रमन से कृष्ण की भिक्त करों तुम्हारा मन कृष्ण की भिक्त में उसी प्रकार एकाग्रता से लगना चाहिए जिस प्रकार स्त्री का मन अपने पानी के वर्तन में लगा होता है। (स्त्रियाँ अपने सिर पर जब पानी का वर्तन लेकर चलती है तो उसके हाथ नहीं लगाती। वह गिर न जाये, इसलिए उसका सन्तुलन बनाये रखने के लिए वह उसकी और एकाग्र मन लगाये रहती है)।

विशेष — १ 'भव-बागर' ग्रीर 'मन-सागर' में रूपक ग्रलकार; 'मिलियें सब सो दुरभाव बिना' में बिनोक्ति ग्रलकार, 'रसखानि गुबिन्दिह यौ भिषयें जिमि नागरि को चित गागर मैं' में उपमा ग्रलकार है।

२. 'जिमि नागरि को चित गागर मे' इस पदाश का एक अर्थ यह भी हो सकता है—

जिस प्रकार पनिहारी का ध्यान सिर पर रखे हुए पानी भरे घडे की स्रोर होता है। पनिहारी सिर पर जल का घडा लिए चलती-फिरती, हाथ हिलाती तथा वातें करती रहती है, पर उसका ध्यान अपने घडे की स्रोर से विचलित नहीं होता। (इसी प्रकार मनुष्य को समार में रहते हुए भी, उसके नैमित्तिक कार्यों को करते हुए भी, अपना एकाग्र ध्यान कृष्ण-भिवत की योर लगाये रखना चाहिए)।

तुलना—'श्री हरिदाम के स्वामी स्यामा कु जिवहारी सो चित्त ज्यो मिर 'पर दोहनी।' —हरिदास

## सबैया

है छल की अप्रतीत की मूरित मोद बहावे विनोद कलाम में। हाथ न ऐहे कछू रसखान तू बयो वहके विष पीवत काम में। है कुच कचन के कलमा न ये आम की गाँठ महीक की चाम में। वैनी नहीं मुगर्नैनिन की ये नसैनी लगी यमराज के धाम में।।रू॥।

श्चार्व्यायं — ग्रप्रतीत = विश्वासयात । कलाम = वायय, वचन । काम = काम-वासना । वैनी = चोटी । नमैनी = मीटी ।

प्रयं—नारियों के गोन्दर्य पर मुग्ध होकर कृष्ण-भिवन को भून जाने वाले मनुष्यों को चेतावनी देते हुए रस्ग्वान कहने हैं कि हे मनुष्यों! ये सुदर नारियाँ छल ग्रीर विश्वासवात की मूर्ति हैं। विनोद के वावय कह-कहकर ये जो ग्रानन्द प्रदान करती हैं, वह ग्रानन्द भूठा है। ग्रत तुम काम-भावना के वशीभूत होकर तथा पथ-भ्रष्ट होकर वयो विप-पान कर रहे हो, इसमें कुछ भी हाथ नहीं लगेगा। इनके जन्नत कुच स्वर्ण-कल्या नहीं हैं, वरन् चान में मढी हुई ग्राम की गाँठ है। ये सुन्दर नाग्यों की चोटियाँ नहीं हैं, वरन् नरक को ले जाने वाली मीडियाँ है।

विशेष १ शुद्धापन्हुति ग्रलकार।

7.

२. श्री विश्वनाय प्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान ग्रंथावली' मे यह सवैया नहीं है।

## मिलन सबैया

मोर के चन्दन मौर बन्यौ दिन दूलह है म्रली नद को नंदन । श्री वृषभानुमुता दूलही दिन जोरि बनी विधना मुखकदन ।। म्रावै कह्यौ न कछू रसखानि ही दोऊ वैंधे छवि प्रेम के फदन । जाहि विलोके सबै मुख पावत ये व्रजजीवन है दुखदंदन ।। २६।।

शब्दार्थ — मोर के चंदन — मोर-पखो के चन्दवे। स्रली — सखी। श्रीवृष-भानुसुता — राघा। सुखकदन — सुख देने वाली। व्रजजीवन — कृष्ण। दुखददन — दुख दूर करने वाले।

श्चर्य — कोई गोपी अपनी सखी से राधा-कृष्ण के मिलन का वर्णन करती हुए कहती है कि हे सखि! मोर-पखों के चन्दवों का मुकुट पहने हुए कृष्ण दूलह बने हुए है और अत्यन्त सुख देने वाली राघा दूलहिन बनी हुई है। रसखान कहते है कि उन दोनों की अवस्था का वर्णन नहीं किया जा सकता। दोनों प्रेम के वधन में वँधे हुए हैं। जिनकों देखकर सभी लोगों को सुख प्राप्त होता है, वे दुख दूर करने वाले श्री कृष्ण है।

### सवैया

मोहिनी मोहन सो रसखानि ग्रचानक भेट भई वन माही। जेठ की घाम भई सुखघाम ग्रनद ही ग्रग ही ग्रग समाही।। जीवन को फल पायो भटू रस-वातन केलि सो तोरत नाही। कान्ह को हाथ कँघा पर है मुख ऊपर मोर किरीट की छाही।।२७।। शब्दार्थ—मोहिनी—राघा। घाम—धूप। सुखधाम—सुख का भण्डार।

म्र्यं—कोई गोपी अपनी सखी से राधा-कृष्ण के मिलन का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि । आज अचानक राधा और कृष्ण की भेट वन के भ्रन्दर हो गई। उस मिलन में उन्हें जेठ वी तपती हुई धूप भी सुख का भंडार बन गई। वे भ्रानन्द के कारण अगो में अगो को छिपाने का प्रयास करने लगे। है सखि ! उन्होंने प्रेम-पूर्ण वातो के द्वारा ही जीवन का फल पा लिया, भ्रथांत् उनका जन्म सफल हो गया। वे भ्रपनी कीड़ा को भ्रवाध गति से चलाते रहे।

कृष्ण का हाथ राघा कि कन्घे पर था और उसके मुख पर मोर-मुकुट की छाया थी।

पाठान्तर—कुछ थोडे से परिवर्तनों के साथ इस सवैया का यह रूप भी मिलता है—

> 'मोहनी मोहन सो रसखान ग्रचानक भेट भई वन माही। जेठ को धाम भयौ सुखधाम ग्रनग प्रभजन ग्रग समाही। जीवन को फल पायौ भटू रस वातन की लरु तोरत नाही। कान्ह के हाथ कँ धा पै लसै मुख ऊपर मोर किरीट की छाही।।

## सर्वया

लाडली लाल लसै लखि वै यलि कुंजिन क जिन मैं छिव गाढी। ऊजरी ज्यो विजुरी सी जुरी चहुँ गुजरी केलि-कला सम वाढी। त्यौ रसखानि न जानि परै सुखिया तिहुँ लोकन की ग्रति वाढी। वालक लाल लिये विहर छहरै वर मोरमुखी सिर ठाढी।।२८।।

शब्दार्थ—लाल=कृष्ण । ग्रलि=सखी । पुंजिन=समूह । ऊजरी=उज्ज्वल t सुखमा=शोभा ।

प्रयं कोई गोपी अपनी सखी से मिलन-लीला का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखी! राधा और कृष्ण को कु जो के समूहों में देखकर उन कु जो की शोभा बहुत अधिक बढ गई। राधा के शरीर की उज्ज्वल कांति विजनी की कान्ति के समान मालूम होती थी जिसके चारो ओर धिरी हुई गुर्जिरयाँ केलि-कला के समान चमक रही थी। रसखान कहते है कि इस प्रकार उस सौन्दर्य का वर्णन अगम्य था क्योंकि उसके कारण तीनो लोको का सौन्दर्य बहुत अधिक बढ गया था। वह कृष्ण गोपियों के लिये हुए उन कुंजों में विहार कर रहे थे धीर उनके सिर के ऊपर सुन्दर मोरपखों का मुकुट सुशोभित था।

विशेष-उपमा, वृत्यानुप्रास ग्रलकार।

## बाल-लीला

## सवैया

लाल की याज छटी बज लोग यनिन्दत नन्द वड्यौ यन्हवावत । चाइन चारु वधाइन लैं चहुँ योर कुटुम्ब यथात न यावत । ह्याख्या भाग १७७

नाचत बाल बड़े रसखान छके हित काहू के लाज न ग्रावत ।
तैसोइ मात पिताज लह्यौ उलह्यौ कुल ही कुलही पहिरावत ।।२६।।
शब्दार्थ — लाल — कृष्ण । छटी — जन्म के छठे दिन का उत्सव । ग्रन्हवावत — स्नान कराते है । चाइन — चाव से । चारु — ग्रानन्दपुर । छके हित —
प्रेम मे मस्त । उलह्यौ — ग्रानन्द । कुल ही — सारा परिवार ही । कुल ही —
एक प्रकार की टोपी ।

श्चर्य — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण की छठी-उत्सव का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! आज कृष्ण के जन्म के छठे दिन का उत्सव है। सारे क्रज के लोग आनन्द से भरे हुए है। नन्द अत्यन्त आनन्दित होकर कृष्ण को स्नान करा रहे है। लोग चाव से तथा चारो ओर से आनन्दप्रद वघाइया लेकर आ रहे हैं। कुटुम्ब मगल-गीत गाता हुआ तृष्त नही हो रहा है। इस्चे और वड़े सभी आनन्द-सागर कृष्ण के प्रेम से इतने मस्त होकर नाच रहे है कि उन्हे किसी प्रकार की लज्जा का अनुभव नहीं हो रहा है। इसी अकार का आनन्द माता यशोदा और पिता नन्द को भी प्राप्त हो रहा है। सारा परिवार उन्हे कुलही पहिना रहा है।

विशेष-१. अन्तिम पक्ति मे यमक अलकार।

२. यह सवैया श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादितः 'रसखान-ग्रन्थावली' मे नहीं है।

तुलना — 'ग्राजु भोर तमचुर के दोल।

गोकुल मे ग्रानन्द होत है, मगल-घुनि महराने टोल ।
फूले फिरत नन्द ग्रति सुख भयौ, हरपि मगावत फूल-तमोल ।
फूली फिरति जसोदा तन-मन, उवटि कान्ह ग्रन्हवाइ ग्रमोल।'
—स्रदास

#### सबैया

'ता' जसुदा कह्यो धेनु की अोट ढिंढोरत ताहि फिरै हिर भूलै। ढूँढन कूँ पग चारि घलै मचलै रज मॉहि विथूरि दुकूलै। हेरि हंसे रसखान तबै उर भाल तै टारि कै बार लटूलै। सो छवि देखि अनन्दन नन्दजू अंगन अग समात न कूलै॥३०॥ शब्दार्थ—'ता' जसुदा कहाँ। घेनु की श्रोट — यशोदा ने कुण्ण की खिलाते.
समत गाय की श्रोट मे होकर 'ता' शब्द कहा। ढिढोरत ताहि — यशोदा को
ढूँढते हैं। रज माँहि विशूरि दुकूल — ग्रपने वस्त्रों को धूल से लथपथ करें
लेते हैं। उर भाल तें — मस्तक के बीच से। बार लूटल — लम्बे-लम्बे
वाल।

भ्रयं — कृष्ण की वाल-लीला का वर्णन करती हुई कोई गोपी श्रपनी सबी से कहती है कि हे सखी ! कृष्ण को खिलाने के लिए यशोदा ने गाय की भ्रोट मे होकर 'ता' शब्द कहा जिसे सुनकर कृष्ण अपनी श्रोर वातों की भूलकर उन्हे ढूढते हैं। वे उन्हे ढूढने के लिए कुछ ही पग चलते हैं, किन्तु यशोदा को न पाकर वे मचल जाते हैं श्रीर पृथ्वी पर लोट-लोटकर अपने वस्त्रों को धूल से लथपथ कर लेते हैं। तब यशोदा उनके पास आती हैं। उन्हें देखकर कृष्ण हँसने लगते हैं श्रीर यशोदा उनके मस्तक पर पड़े हुए लम्बे-लम्बे वालों को हटाकर उनका मुह चूम लेती हैं। इस शोभा को देखकर नन्द इतने प्रसन्त होते हैं कि उनकी प्रसन्तता उनके श्रंगों मे नहीं समा पाती। विशेष — १. वाल-लीला का श्रत्यन्त स्वाभाविक वर्णन है।

- २. अन्तिम पंक्ति मे यमक अलंकार है।
- अश विश्वनाय मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रन्थावली' में यह सबैया नही है।

तुलना—'गैया की सुग्रोट ह्वँ ललैया विलुकैया दै दै, जसोमति मैया जवै कन्हैया सो 'ता' कहै।'

—श्रज्ञात

### सवैया-

श्राजु गई हुती भोर ही ही रसखान रई विट नन्द के भौनहि। वाकी जियी जुग लाख करोर जसोमित को सुख जात कहाँ नहि। तेल लगाग लगाइ के श्रेंजन भोंहे बनाइ बनाइ डिगैनहि। डॉलि हमेलिन हार निहारत वारत ज्यो चुचकारत छौनहि।।३१।। बाव्यार्थ—रई=श्रनुरक्त हो गई। भौनहि=भवन में । जुग चुगा। श्रंजन—काजल। डिठीनहिं=डिठीने को; श्रपने पुत्र को नजर से बचाने के लिए माताएँ उनके मुख पर काजल का काला दाग लगा देती हैं, जिसे डिठीनो च्याख्या भाग १७६

कहते है। छौनहिं = पुत्र को, कृष्ण को।

श्चर्य — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के सौन्दर्य का दर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! मैं ग्राज ही प्रात काल नन्द के उस भवन में गई थी जहां रस के सागर कृष्ण थे। मैं उन्हें देखते ही उनमें अनुरक्त हो गई। उन जैसा पुत्र पाकर यशोदा जी को जो सुख मिला है, उसका वर्णन नहीं किया जा सकता। मैं तो भगवान् ने प्रार्थना करती हूँ कि उनका पुत्र लाख करोड़ सुगो तक जीवित रहे। यशोदा जी ने उसके सिर पर तेल लगाकर और ग्राँखों में काजल लगाकर तथा उसकी भौहों को सँवार कर उसके मुख पर डिठौना लगा दिया। उसके गले में हमेल और हार डालकर यशोदा जी उनके सौन्दर्य को निहारती रहीं, उस पर स्वय को न्योछावर करती रहीं और उसे चूमती रहीं।

विशेष—'डालि हमेलिन हार निहारत नारत ज्यो चुचकारत छीर्नाह' के दोनो पदो मे यमक अलकार है।

## सवैया-

धूरि भरे ग्रति सोभित श्यामजू तैसी वनी सिर सुन्दर चोटो । खेलत खात फिरै ग्रगना पग पैजनी वाजित पीरी कछोटी । वा छिव को रसखानि बिलोकत वारत काम कला निज कोटी । काग के भाग वडे सजनी हरि-हाथ सो लैं गयौ माखन-रोटी ।।३२।। शब्दार्थ—धूरि भरे—धूल से सने हुए । पीरी—पीली । वारत—

शब्दाथ—धूरि मरं—यूल से समे हुए । पारां—पाला । वारतं— च्यौछावर करती है । काम—कामदेव । कला—सुन्दरता । कोटी—कोटि, करोड़ो ।

श्रर्थ — कोई गोपी प्रपनी सखी से कृष्ण की सुन्दरता का वर्णन करती हुई कहती है कि धूल से सने हुए गरीर वाले श्री कृष्ण ग्रत्यन्त गोभायमान थे। ऐसी ही शोभा से ग्रुक्त उनके सिर की सुन्दर चोटी वनी हुई थी। वे खेलते हुए श्रीर माखन-रोटी खाते हुए श्रपने श्रागन मे घूम रहे थे। उनके पैरो की पैजनी वज रही थी। वे पीली लगोटी पहने हुए थे। उनकी उस समय की शोभा को देखकर कामदेव भी श्रपनी करोडो सुन्दरताग्रो को उस पर न्योछावर कर रहा था। हे सखि ! उस कौवे का बहुत बडा सौभाग्य है

है जो कृष्ण के हाथ से माखन-रोटी भपटकर उड़ गया।

विशेष—१. कृष्ण की वाल-लीला का सुन्दर एव स्वाभाविक वर्णन है।
२. 'वा छवि को रसस्तानि विलोकत वारत काम कला निष्क कोटी' मे व्यतिरेक ग्रलकार है।

पाठान्तर-चतुर्थं पिनत का यह पाठ भी मिलता है

काग के भाग कहा कहिए हरि हाथ सो ले गयी माखन-रोटी।

वुलना - 'सोभित कर नवनीत लिए।

घुटुरुनि चलत रेनु तन मण्डित, मुख दिव लेप किए। चारु कपोल, लोल लोचन, गोरोचन-तिलक दिए। लट-लटकिन मनु मत्त मधुप-गन मादक मधुहि पिए। कठुला-कठ, व्रज केहिर-नख, राजत रुचिर हिए। धन्य सूर एको पल इहि सुख, का सत करप जिए। — सूरदास

# रूप-माधुरो

## सबैया

मोतिन माल बनी नट के, लटकी लटवा लट पूँघरवारी के अँग ही अँग जराव लसै अरु सीस लसै पिया जरतारी।।
पूरव पुत्यिन ते रसलानि सु मोहिनी मूरित आनि निहारी कि चार्यो दिसानि की लैं छिव आनि के फरोबे मैं बाँके विहारी।३३।
बादवार्थ—लट —केश-राशि। जराव — जड़ाऊ आभूषण। जरतारी —

जरीवाली।

प्रयं—कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण की शोभा का वर्णन करती हुई कहती है कि उस नटवर कृष्ण के गले में मोतियों की माला पड़ी हुई है। घूँ घरदार केश-राशि लटक रही है। अग के प्रत्येक भाग में जड़ाऊ आभूपण और सिर पर जरी वाली पगड़ी सुशोभित है। रसखान कहते है कि पूर्व जन्म के पुण्यों के कारण ही इस मोहिनी मूर्ति के दर्शन हुए हैं। चारो दिशाओं की शोभा लेकर वाँके कृष्ण आकर तभी भरोखें में भाँकने लगे।

विशेष - कृष्ण की रूप-माधुरी का परम्परागत वर्णन है।

पाठान्तर—इस सबैया का यह रूप भी मिलता है—

'मोतिन माल हिये लटकैं लटकैं लट चौलट घूँघरवारी।

ग्रंगनि ग्रग जराव कसे यह सीस लसै पिगमा जरतारी।

पूरव पूरे ही पुन्यनि ते रसखान ये मूरित नैन निहारी।

चारौ दिसा के महा प्रच हाँके जो भाँके भरोकिन वाँके विहारी।।

#### सबैया

श्रावत है बन ते मनमोहन गाइन सग लसे व्रज-ग्वाला।
वेनु वजावत गावत गीत श्रभीत इते करिगो कछ ख्याला।।
हेरत टेरि कके चहुँ श्रोर ते फाँकि भरोखन ते व्रज-वाला।
देखि सु श्रानन को रसखानि तज्यौ सब द्योस को ताप-कसाला।।३४॥
ज्ञाव्यार्थ—गाइन—गायो के। लसे—सुशोभित हो रहे है। श्रभीत=
रिनडर होकर। ख्याला—खेल। द्योस—दिन। ताप-कसाला—थकान।

प्रयं—श्रीकृष्ण गाये चराकर शाम को वन से ब्रज लौट रहे हैं। गायों के साथ ब्रज के ग्वाले सुशोभित हो रहे हैं। वशी वजाते हुए गोचारण के गीत गाते हुए निडर होकर कृष्ण इघर कुछ खेल-सा कर गये हैं। उन्हें देखने के लिए चारो ग्रोर से ब्रजवालाये ग्राकर भरोखों से भॉकने लगी है। रसखान कवि कहते हैं कि उनके मुख की शोभा को देखकर सारी व्रज-वनिताएँ ग्रपनी दिन-भर की थकान को भूल गई, ग्रथित उनके जीवन में नवीन चेतना ग्रौर स्फूर्ति ग्रा गई।

पाठान्तर — 'श्रावत है वन ते मनमोहन गाइन सग लसै ज्ञज-वाला। वेनु वजावत गावत गीत ग्रमीत इतै करिगो कछु ख्याला। हेरत टेर थकी चहुँ ग्रोर तै भॉकि भरोकिन सो व्रजवाला। वेखत ग्रानन को रसखान तज्यौ सव चौस को ताप कसाला।।'

## कवित्त

गोरज विराजे भाल लहलही बनमाल,
ग्रागे गयाँ पाछे ग्वाल गावै मृदु तानि री।
तैसी धुनि वाँसुरी की मधुर मधुर जैसी,
वक चितवनि मन्द मन्द मुसकानि री।

कदम विटप के निकट तटनी के तट, ग्रटा चिंड चाटि पीत पट फह्रानि री। रस वरसावै तन तपनि बुभावै नैन, प्रानि रिभावै वह ग्रावै रसयानि री।।३४॥

शब्दार्थ-लहलही = मुन्दर । विटप = वृक्ष । तटनी = -नदी, यमुना नदी । रस = ग्रानन्द । तन-तपनि = गरीर के दुख ।

श्रयं — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के सौन्दर्य का वर्णन करती हुई कहती है कि उसके मस्तक पर गोरज तथा हदय पर मुन्दर बनमाना सुगोभित है। उसके आगे आगे गाये है, पीछे-पीछे ग्वाले है। गायो और ग्वालों के मध्य में वह मनोहर बॉसुरी बजा रहा है। जितनी मुन्दर वामुरी की व्विन है, उतनी ही सुन्दर उसकी वक चितवन और मन्द हँगी है। वह यमुना नदी के तट पर कदम्व वृक्ष के पास है। हे सिख ! यिद तू उसके पीले वस्त्रों के फहराने को देखना चाहती है तो अटारी पर चढकर देख ले। आनन्द की वर्षा करता हुआ, शरीर के दुखों को नष्ट करता हुआ तथा नेत्र और आणों को मोहित करता हुआ वह आनन्द-सागर कृष्ण आ रहा है।

#### संवेधा

श्रति मुन्दर री व्रजराजकुमार महामृदु बोलिन बोलत है।
लिख नैन की कोर कटाछ चलाइ कें लाज की गांठन खोलत है।

' - सुनि री सजनी बलवेलो लला वह कु जिन कुजिन डोलत है।

रसखानि लखे मन बूडि गयौ मिट स्प के सिंधु कलोलत है।

शब्दार्थ — महामृदु = श्रत्यन्त मधुर। बूडि गयौ = इव गया। मिटि =

मध्य में, अन्दर। कलोलत है = किल्लोले करता है।

श्रर्थ—कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण की शोभा का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! कृष्ण अत्यन्त सुन्दर है और वे अत्यन्त मधुर वाणी चोलते है। वे मुभे देखकर अपने नेत्रों की कोरों से कटाक्ष चताकर लाज को दूर कर वेते है, अर्थात् उनसे इतना प्रेम हो जाता है कि लोक-लाज की कोई चिन्ता नही रहती। हे सजनी मुनो, वह विलक्षण कृष्ण प्रत्येक कृंज मे धूमता रहता है। उस आनन्द-सागर कृष्ण को देखकर मेरा मन उसके रूप-सागर में दूवकर किल्लोले करता है।

विशेष-- रूपक ग्रलकार।

पाठान्तर — इस सबैये की दूसरी पिनत का यह रूप भी मिलता है —
'वह नैन की कोर कटाछन लाय के लाज की प्रथिन खोलत है।'
तुलना — 'चित्त चप जाय परे सोभा के समुद्र मॉभ,
रही न सभार कछ ग्रीर भई पल मे।

रहा न सभार केलु आर मह पण म।
मन मेरो गरुवो गयौ री बूडि मै न पायौ,
नैन मेरे हरूवे तिरत रूप जल मे।

गग कवि

## सबैया

तै न लख्यौ जव कुंजिन ते विनिक्षै निकस्यौ भटक्यौ मटक्यौ री। सोहत कैसो हरा टटक्यौ ग्रठ कैसो किरीट लसै लटक्यौ री।। को रसखानि फिरै भटक्यौ हटक्यौ ब्रज लोग फिरै भटक्यौ री।। रूप सबै हरि वा नट को हियरे ग्रटक्यौ ग्रटक्यौ ग्रटक्यौ री।।३७।।

शब्दार्थ—बनिकै = सुन्दर रूप धारण करके । हरा = हार । किरीट = मुक्ट । भटक्यी = रूप से भक्भोरा हुन्ना । हटक्यी = मना करने पर भी ।

श्चर्य — कोई गोपी श्चपनी सखी से कृष्ण के सौन्दर्य का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! तव कृष्ण भटकता हुग्रा श्चौर मटकता हुग्रा सुन्दर रूप घारण करके कुज मे से निकाला था, तब तूने उसे नहीं देखा। उसके हृदय पर पड़ा हुग्रा हार कितना शोभायमान था ग्रौर सिर पर लटकता हुग्रा मुक्ट कितना सुन्दर दिखाई पड रहा था। रसखान कहते है कि व्रजवासियों के मना करने पर भी वह रूप से भक्भोरा हुग्रा कृष्ण भटकता हुग्रा फिर रहा था। उस नटवर कृष्ण का सारा सौन्दर्य मेरे हृदय मे ग्रटक गया है, ग्रथित उसके सौन्दर्य का गम्भीर प्रभाव मेरे हृदय पर पड़ा है।

विज्ञेष — ग्रन्तिम पवित मे 'ग्रटक्यौ' शब्द की तीन वार ग्रावृत्ति प्रभाव-शीलता मे सहायक है। वीप्सा ग्रलकार।

पाठान्तर—इस सवेये की अन्तिम पिवत का यह रूप भी मिलता है— 'रूप सवै हरि वा नट को हियरे फटक्यो भटक्यो अटक्यो री।'

### सर्वया

नैनिन वक विसाल के बानिन भेलि सकै अस कीन नवेली। वेशत है हिय तीछन कोर सुमार गिरी तिय कोटिक हेली।। छोटै नही छिनहूँ रससानि सुलागी फिरै द्रुम मो जनु वेली। रौरि परी छिव की प्रजमटल कुंटल गंडिन कुतल केली।।३६॥

शब्दार्थ नवेली = नई, युवती । तुमार = भयकर मार ते । कोटिक = करोडो । हेली = सखी । द्रुम = वृक्ष । रोरि = कोलाहल । कुंडल गडीन कृत्तल केली = कुंडल से सुजोभित गडस्थल पर केशों की कीडा ।

प्रयं — कोई गोपी प्रपनी सखी से कहती है कि है सिख ! ऐसी कोई भी युवती नहीं है जो कृष्ण के वक एवं विशाल नेत्र न्यी वाणों की चोट को सह सके। ये वाण अपनी तीक्ष्ण नोकों से हृदय को वेधते हैं और करोड़ों नारियाँ इनकी भयकर मार से गिर गई हैं। ग्रानन्द-सागर कृष्ण फिर उन नारियों से क्षण भर के लिए भी नहीं छोड़े जाते और वे उनसे उमी प्रकार चिषट जाती हैं जिस प्रकार वृक्ष से वेल लिपट जाती हैं। सारे क्रज में कृष्ण की शोभा तथा उनके कु उल से सुशोभित गटस्थल पर केशों की कीड़ा का कोलाहल मचा हुआ है।

विशेष- हपक ग्रौर उत्प्रेक्षा ग्रनकार।

## सर्वया

श्रलवेली विलोकिन वोलिन श्री श्रलवेलियै लोल निहारन की।
श्रलवेली सी डोलिन गंडिन पै छिव सो मिली कु डल बारन की।।
भटू ठाढी लख्यों छिव कैसे कहीं रसखानि गहें द्रुम डारन की।
हिय मैं जिय मैं मुसकानि रसी गित को सिखवै निरवारन की।।३६॥
शब्दार्थ — श्रलवेली = विलक्षण । विलोकिन = दृष्टि । लोल = चचल।
गडिन पं = गडस्थलों पर । वारन = हाथी। द्रुम = वृक्ष । निरवारन की = छूटने की।

प्रथं — कोई गोपी श्रपनी सखी से कृष्ण की गोभा का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! उसकी दृष्टि ग्रौर वाणी विलक्षण है; उसकी चचल दृष्टि भी विलक्षण-सी है। उसके कपोलो पर कुडलो की छवि हाथी के गड-

स्थल पर पड़ी हुई छिब की भाँति विलक्षण है। हे सिख ! मैने उसको (कृष्ण को) पेड की डालियाँ पकड कर खड़े हुए देखा था। उस समय उसकी जो शोभा थी, उसका वर्णन नहीं किया जा सकता। उसकी रस से भरी हुई मुस-कान मेरे हृदय मे ग्रीर मन मे भर गई है। उसको छूटने की मुभे कौन शिक्षा दे सकती है? ग्रर्थात् किसी के कहने से भी वह नहीं छूट सकती।

'पाठान्तर—'ग्रलबेली विलोकिन बोलिन है ग्रलबेली सु लोलिन हारन की। ग्रलबेली सी डोलिन गडिन पै छिबि कुडल सो मिलि वारन की। भट्ट ठाढो लख्यी छिबि कैसे कही रसखान गहै द्रुम डारन की। हिय मे जिय मे मुसकानि रुमी गित को सिखवै निरवारन की।।'

सर्वेया

वॉकी बडी ग्रंखियाँ वडरारे कपोलिन बोलिन को कल बानी।
सुन्दर रासि सुघानिधि सो मुख मूरित रंग सुघारस-सानी।।
ऐसी नवेली ने देखे कहूँ वजराज लला ग्रित ही सुखदानी।
डोलित है वन वीथिन मै रसखानि मनोहर रूप-लुभानी।। ४०॥
शब्दार्य—वडरारे—बडे, विशाल। कल—सुन्दर। सुधानिधि—चद्रमा।
सुघारस-सानी —ग्रमृत से गुक्त।

श्रयं — कोई गोपी अपनी सखी से किसी अन्य नवीन गोपी का, जो कृष्ण से प्रेम करती है, वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि। जब से उस नवीन गोपी ने अत्यन्त सुख देने वाले, वक तथा विशाल नेत्र वाले, पुष्ट कपोल वाले मघुर भाषण करने वाले, सुन्दर हँसी वाले, चद्रमा के समान मुख वाले और अमृत जैसे प्रेम से युक्त शरीर वाले कृष्ण को देखा है, तब से वह उनकी खोज मे बनो में और गिलयों में धूमती फिर रही है तथा उनके मनोहर रूप पर लुव्ध हो गये है।

विशेष—दितीय पक्ति मे उपमा अलकार।

## सबैया

दृग इने खिँचे रहै कानन लौ लट ग्रानन पै लहराइ रही । छिक छैल छिवील छटा छहराइ कॅ कौतुक कोटि दिखाइ रही।। भुकि भूमि भमाकिन चूमि ग्रमी चिर चाँदनी चन्द चुराइ रही। मन भाइ रही रसखानि महा छिव मोहन की तरसाइ रही।। ४१।। शाद्यार्थ — कानन ली — कानो तक । श्रामन — मुख । कौतुक — खेल । श्रिथं — कोई गोपी श्रपनी मन्दी से कृष्ण की घोभा का वर्णन करती हुई कहती है कि उनके दोनों नेत्र कानों तक खिंचे रहते हैं; श्रयीत् उनके नेत्र विशाल है, उनके केंग मुख पर लहराते रहते हैं उनकी मुन्टर घोभा की काति विखर कर करोड़ों प्रकार के खेल दिखा रही है। उतकी घोभा भुककर, धूमकर श्रीर, श्रमृत को चूमकर चन्द्रमा की चोदनी को चुरा रही है। रसखान कहते हैं कि कृष्ण की महा छवि मनमोहक है, इसीलिए वह मन को तरसा रही है।

विशेष — दितीय श्रीर तृतीय पक्ति मे छेकानुप्रास तथा वक्तनुष्रास ।

## सबैया

लाल लमै पिगमा सब के सबके पट कोटि सुगविन भीने।

श्रमित श्रम सजे सब ही रसन्वानि श्रमेक जराउ नवीने ॥

मुकता गलमाल लमै सब के सब ग्वार कुवार सिंगार सो कीने।

पै सिगरे ज्ज के हिर ही हिर ही के हरे हियरा हिर लीने॥ ४२॥

शब्दार्थ — कोटि = करोड़। जराउ = श्राभूपण।

प्रयं—कोई गोपी ग्रपनी सखी से कृष्ण की छवि का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख । सारे ग्वालो के सिर पर ताल पगटी सुगोभित है, सभी के वस्त्र करोड़ो प्रकार की मुगन्वियों से सुगन्वित हो रहे हे। रसखान कहते हैं कि सभी के ग्रग ग्रनेक प्रकार के ग्राभूपणों से मुशोभित है। सभी के गलों में मोतियों की मालाये सुशोभित है, सारे ग्रुवक ग्वाल श्रुगार किये हुए हैं, किन्तु श्रीकृष्ण सारे बज के सिह है। ग्रथित् सभी में श्रेष्ठ है। उन्होंने ग्रपने ह्वय पर पड़ी हुई लहलहाती वनमाला से ही सबके हृदय अपने वश में कर लिए।

विशेष-ग्रितिम पित्रत मे यमक ग्रलकार।

## सबैया

वह घेरिन थेनु अवेर सवेरिन फेरिन लाल लकुट्टिन की। वह तीछन चच्छ कटाछन की छवि मोरिन भौह भुकुट्टीन की।। वह लाल की चाल चुभी चित मै रसखानि सँगीत उघुट्टिन की।
वह पीतपटनकिन की चटकानि लटकिन मोर मुकुट्टिन की।। ४३।।।
शब्दार्थ — घेरिन — घेरना । स्रवेर — देर से । सर्वेरिन — जल्दी से ।
घेरिन — घुमाना । ललुकट्टिन की — लाठी का। चच्छु — चक्षु, स्रांख । पटक्किन की — वस्त्रों की।

ऋर्य—कोई गोपी अपनी सखी से कृष्णा की शोभा का वर्णन करती हुई कहती है कि कृष्णा का देर से या जल्दी से गायो को घरना, अपनी लाठी को घुमाना, आँखों के द्वारा तीक्ष्ण कटाक्ष करना , मौह और भृकुटियों की मोड़ने की शोभा, सगीत की ताने वजाना, पीले वस्त्रों की फडफडाहट और मोर-मुकुट का लटकना, ने कृष्ण की सभी चाले मेरे मन में घर कर गई है।

विशेष-ग्रनुभावो की सुन्दर योजना है।

## सबैया

सॉफ समै जिहि देखित ही तिहि पेखन की मन मौ ललकै री।
ऊँची ग्रटान चढी वजबाम सुलाज सनेह दुरै उभके री।।
गोधन धूरि की धूँधिर मै तिनकी छिब यौ रसखानि तकै री
पावक के गिरि ते बुधि मानौ चुँवा-लपटी लपटै ललकै री।। ४४।।
शब्दार्थ — सॉफ समै — सन्ध्या के समय मे। पेखन कौ — देखने के लिए।
ललकै — इच्छा करना। धूँधिर मैं — धंँधलेपन मे।

श्रयं—कोई गोपी अपनी सखी से कृत्ण के रूप का वर्णन करती हुई कहती हैं कि हे सखि । कृत्ण के रूप की शोभा इतनी आकर्षक है कि सन्ध्या के समय उसे ब्रज को लौटते समय देखकर मन उसे देखने के लिए इस प्रकार प्रवल इच्छा करने लगता है कि ब्रज की युवतियाँ लज्जा और प्रेम के कारण ऊँची अटालियो पर चढकर उभक-उभक कर इसे देखने लगती है । रसखान कहते है कि गौत्रो के सुरो से उठी हुई धूलि से धुँ धलेपन मे कृत्ण की छिंब इस प्रकार दिखाई देती है, मानो आग के पहाड से बुभकर धुँ ए के वादल चढेर आ रहे हो।

विशेष-उत्प्रेक्षा मलकार ।

### सर्वया

देखिक रास महावन को इक गोपवय कत्यी एक बयु पर। देवति ही सिंख मार से गीप कुमार बने जिनने ब्रज-भू पर ॥ तीछे निटारि तयी रसखानि सिगार करी किन कोऊ वछ पर। फेरि फिरे अँखियां ठहरानि है कारे निनम्बर बारे के जगर ॥ ५४ ॥

शब्दार्थ —मार = म्मर, काम देव। तीछे = तिर्छी टिन्ह।

श्रर्य-कोई गोपी अपनी ससी से कृष्ण के द्वारा रचाई गई रासनीता का वर्णन करती हुई कहनी है कि हे मित्र । कुष्ण ने महावन मे राससीना रची थी। जितने भी त्रज के गोप है वे सब इस प्रकार से मजे हुए थे कि वे बामदेव की भाँति दिलाई पटते थे। भंने तिरछी दृष्टि से उनका देगा, वे मुछ न कुछ शुगार किये हुए थे , अथवा विविध प्रकार के शुगारों ने गुगब्जित थे। उन्हें देखने के बाद फिर दृष्टि पीताम्बर धारीकृष्ण पर जाती थी । वे भी उनने संगोभित हो रहे थे कि ग्रांचें दार-बार उन्हीं पर जाकर ठहरती थीं।

## सवैया

दमकै रवि कुंटल दामिनी ने धुन्वा जिमि गोरज राजत है। मुकताहल-बारन गोपन के मू ती बूँदन की छवि छाजत है ॥ व्रजवाल नदी उमही रननानि गयणवसुन्दति लाजत है। यह स्रावन श्री मनभावन की वरपा जिमि साज विराजन है।। ४६।। शब्दार्थ-रवि-कृ इलमूर्य जैनी नेज चमन वाले कृ इल । दामिनी = दिजली। बुरवा=बादगों के स्तम्भ । गोरव = गऊग्रों के पैरों ने उठी हुई धृति। मुक्तताहल = मोती । मयकववृ = वीर वहूटी ।

श्रयं - कोई गोपी ग्रपनी मली में कृष्ण दी शोभा का वर्णन कर रही है। वह कहती है कि कृष्ण का ब्रज को लीटना वर्णाब्द्रतु के समान है। इसी वर्णन ना सागरपक द्वारा इस तरह प्रस्तुन किया गया है। कृष्ण के नानों में पड़े हुए सूर्य-जैसी चमक वाले कुडल दिजती के समान चमकते हैं। गीओ के पैरों में उठी हुई धूलि वादलों के उमउने के समान प्रतीन होती है। गोपों पर वे -मोतियों को विखेर रहे हैं, जो वर्षाकाल में पड़ती हुई बुँदों के नमान मालूम होते है। कृष्ण के दर्शन के लिए उमडी हुई वजवालाओं के समूह मानों दर्पी काल में उमज़ी हुई नदी है। जिस प्रकार बादलों में ग्रागमन से चन्द्रमा की ज्योति धूमिल पड जाती है, उसी प्रकार कृष्ण के सौन्दर्य के ग्रागे बीरबहूटिय की शोभा मद पड गई है। ग्रत. मन को सुन्दर लगने वाले कृष्ण का ब्रज मे ग्राना ऐसा लग रहा है, मानो वर्षाऋतु ग्रागई है।

विशेष - सागरूपक अलकार।

## सबैया

मोर किरीट नवीन लसै मकराकृत कुण्डल लोल की डोरिन ।
जयो रसखान घने घन मे दमकै विना दामिन चाप के छोरिन ।
मारि है जीव तो जीव बलाय विलोक बलाय लौ नन की कोरिन ।
कौन सुभाय सो ग्रावत स्याम बजावत बैनु नचावत मौरिन ।।४७।।
शब्दार्थ —िकरीट — मुकुट । लसै — सुशोभित है । मकराकृत कुण्डल — मकर की ग्राकृति के समान कुण्डल। लोल — चचल । दमके विवि दामिनि चाप के छोरिन — इन्द्रधनुष के दोनो सिरो पर दो बिजलियाँ दमक रही है । मारि है जीव तो जीव बलामा — यदि प्राण मार भी दिये जाये तो भी जीवन मुश्किल है; ग्रर्थात् मरकर भी इस शोभा से छुटकारा नही मिल सकता । सुभाय — शोभा, सज्यज ।

श्चर्य — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण की शोभा का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखी ! कृष्ण के सिर पर मोर-पखो का मुकुट सुशोभित है ! कानो के कुण्डल, जो मकर की आकृति के समान है, अपनी डोरियो पर भूलते हुए चचल बन रहे है । वे ऐसे प्रतीत होते हैं जैसे इन्द्रधनुष के दोनो सिरो पर दो बिजलियाँ दमक रही है । कृष्ण के कटाक्षो की जो शोभा है, वह इतनी घनीभूत है कि उससे मर कर भी पीछा नही छूट सकता । वह देखो, वह कृष्ण बाँसुरी बजाता हुआ और अपने मोर-मुकुट को नचाता हुआ कितनी सजधज के साय आ रहा है ।

विशेष —यह छवि-वर्णन परम्परागत है।

तुलना— 'चन्दन खौरि ललाट विराजत मोरपखा सिर ऊपर सोहै। कुण्डल लोल कपोल लसै मुरली के बजावत मो मन मोहै। मोहि विलोकि विलोकि हुँसै चितचोर बड़े-बड़े नैनन जोहै। पूछति गोवपधू भगवन्त या साँबरो सो जमुना-तट को है॥

## सबैया

दोउ कानन कु डल मोरपक्षा सिर सोहे हुकूल नयो चटको।

मनिहार गरे सुकुमार धरे नट-भेस अरे पिय को टटको।।

सुभ काछनी बैजनी पावन आवन मैन लग भटको।

वह सुन्दर को रसखानि अली जु गलीन मैं आड अर्थ अटको।४८।

बाह्यार्थ—कानन =कानो मे। मोरपक्षा = मोर-मुकुट। हुकूल = वस्त्र

शब्दार्थ-कानन=कानो मे । मारपाया=मोर-मुकुट । हुकूल = वस्य चटको = चटकोला । मनिहार = मणियो का हार । टटको = नवीन वेग । सुभ = सुन्दर । पायन = पैरो मे । ग्रामन में = ग्राने मे ।

श्रयं — कोई गोपी श्रपनी सखी से कृष्ण के मौन्दर्य का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि ! वह दोनो कानो में कुंडल पहने हुए है। निर पर मोर-पखो का मुकुट सुशोभित है। नवीन चटकीला वस्त्र धारण किये हुए है। उनके गले मे मणियो का हार है। वह त्रियतम नवीन तथा सुन्दर नट-वेश धारण किये हुए है। उसकी कमर मे सुन्दर काछनी है, पैरो मे वजने वाली 'पैजनी हैं जिसके कारण उसे चलने मे कोई बाधा नहीं होती। हे सखि! वह सुन्दरता श्रीर श्रान्द का सागर कृष्ण श्रव डन गलियो मे श्राकर ठहर नया है।

विशेष—सौन्दर्य-वर्णन परम्परागत है।
पाठान्तर—इस सबैया की तृतीय पक्ति का यह रूप भी मिलता है—
'सुभ काछनी वैजनी पै अनी पाँवन आवत मैन लगे भटको'

## सवैया

काटे लटे की लटी लकुटी दुपटी सुफटी सोउ आवे कँवाही। भावते भेप सबै रसखान न जानिए यथो ग्रैंखियाँ ललचाही। तू कछु जानत या छित्र को यह काँन है साँवरिया वन माही। जोरत नैन मरोरत भीह निहोरत सैन ग्रमेठत वांही॥ ४६॥

शब्दार्थं —काटे लटे की —िकसी वृक्ष की डाल से काटी हुई। लटी —छोटी-सी। भावते भेप —मनोहर वेश-भूपा। जोरत नैन — ग्रांखे मिलाता है। मरोरत भीह-भीहों को मटकाता है। निहोरत सैन —नेत्रों के सकेतो से अनुनय-विनय करता है। ग्रमेठत बाँही —बाँहे हिला-हिलाकर चलता है।

श्चर्य — कृष्ण की छिव को देखकर कोई गोपी ग्रपनी सखी से कहती है कि है सिख ! वह किसी वृक्ष की डाल से काटी हुई छोटी-सी छडी ग्रपने हाथ मे लिए हुए है। उसका दुपट्टा सुन्दर है जो उसके श्राधे ही कधे पर पड़ा हुन्ना है। वह मनोहर वेश-भूपा धारण किये हुए है। न जाने क्यो मेरी श्रांखे उसकी श्रोर ललचा कर श्राकृष्ट हो गई है। हे सिख ! क्या तुम जानती हो कि ऐसी शोभा से मुक्त, वह सॉवरा युवक जो बन मे रहता है, कौन है ? वह हर किसी युवती से श्रांखे मिलाता है, भौहों को मटकाता है, नेत्रों के सकेतों से श्रनुनय-विनय करता है श्रीर श्रपने हाथों को हिला-हिलाकर इतराता हुग्ना चलता है।

विशेष-१. ग्रंतिम पितत मे विविध भावो की सुन्दर योजना है।

२. यह सवैया श्री विश्वानाथ प्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित रसखान-ग्रथावली मे नहीं है।

सवैया

कैसो मनोहर बानक मोहन सोहन सुन्दर काम ते आली।
जाहि विलोकत लाज तजी कुल छूटौ है नैनिन की चल चाली।।
ग्रधरा मुसकान तर्ग लसै रसखानि सुहाइ महाछिव छाली।
कु ज गली मिंघ मोहन सोहन देख्यौ सखी वह रूप-रसाली।। ५०।।
शब्दार्थ — वानक —वेश। काम —कामदेव। ग्राली —सखी। चल —
चचल। ग्रधरा —होठो पर।

श्रयं — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के सौन्दर्य का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! कृष्ण का वेश अत्यन्त सुन्दर है। अपनी सुन्दरता में -वह कामदेव की सुन्दरता से भी वढ-चढकर है। उसको देखकर मैने लाज त्याग दी है और नेत्रों की चंचल गित के साथ ही कुल छूट गया है। उनके होठो पर मुस्कान की लहरे सुशोभित है। वह आनन्द सागर कृष्ण अत्यधिक शोभा से सुशोभित हो रहे है। हे सिख! मैने उस सुन्दर कृष्ण को कुंज गली के अन्दर देखा था।

## दोहा

मोहिन छिव रसखानि लिख, ग्रव दृग ग्रपने नाहि'।
ऐँ चे ग्रावत धनुप से, छूटे सर से जाहिँ।।५१।।
शब्दार्थ—दृग—नेत्र। ग्रपने नाहि—ग्रपने वश मे नही रहे। ऐचे —सीचने
'पर। सर—वाण।

श्रर्थ - रसखान कहते है कि जब से कृष्ण की शोभा को देखा है, तव से

ये मेरे नेत्र मेरे वल मे नही रहे है। ये कुष्ण-छिव पर से बड़ी किटनतासे धनुष. की भांति खिचते है, पर वाण की तरह तेजी से फिर वही पहुँच जाते हैं।

विशेष-उपमा अलकार।

तुलना—'हरि रहीम ऐसी करी, ज्यो कमान सर पूर। वैचि आपनी ग्रोर को, टारि दियो पुनि दूर॥

—-रहीम

## दोहा

या छवि पै रसखानि श्रव वारी कोटि मनोज। जाकी उपमा कविन नहिँ पाई रहे सु लोज ।। १२।।

शब्दार्थ —वारो = न्यौछावर करता हूँ। कोटि = करोड़ो। मनोज = कामदेव स् = भनी प्रकार से, तन्मय होकर।

भ्रयं—रसखानि कृष्ण की छिव का वर्णन करते हुए कहते हैं कि भैं कृष्ण की इस शोभा पर करोड़ो कामदेव न्यीछावर करता हूँ। कृष्ण की छिव की उपमा ग्रभी तक किवयों को नहीं मिली है श्रीर वे श्रव भी पूर्ण तन्मय होकर उसके लिए उचित उपमा की खोज कर रहे हैं।

विशेष--- ग्रतिशायोवित ग्रनकार।

# प्रमलीला

कवित्त

कदम करीर तरि पूछिन अघीर गोपी

ग्रानन रुखोर गरो खरोई भरौहो सो।

चोर हो हमारो प्रेम-चौतरा में हार्यौ

गराविन ते निकसि भाज्यी है करि लर्जरी सो।

ऐसे रूप ऐसो भेप हमें हूं दिखेयी, देखि

देखत ही रमखानि नेननि चुभेरी। सो।

मुक्ट भूकोहो हास हियरा हरीहो कटि,

फेटा पिपरोहो अगरग सॉवरौहो सो ॥ ५३ ॥

शब्दार्थ—तीर=किनारा गराविन=वधन। पिपरोहो =पीला।

ध्याख्या भाग १६३

प्रथं—कोई व्याकुल गोपी यमुना के किनारों से, कदम्ब तथा करील के वृक्षों से पूछती है कि तुम्हारे साथ रहने वाला वह कृष्ण कहाँ चला गया जिसका मुख मलीन है ग्रीवा ग्रत्यन्त भरी हुई है, ग्रर्थात् पुष्ट है। वह प्रेम रूपी खेल में हारा हुग्ना हमारा चोर है जो लिज्जित-सा होकर हमारे बधन (फदे) से निकल कर भाग गया है। ग्रत्यन्त सुन्दर रूप ग्रीर केश को हमे दिखाने वाला, जिसे देखते उसका सौन्दर्य ग्रांखों में गड गया, वह कृष्ण कहाँ है? उसका मुकुट मुका हुग्ना है, उसके हृदय पर सुन्दर हार पड़ा हुग्ना है, वह ग्रपनी कमर में पीला वस्त्र बांचे हुए है ग्रीर श्याम रग का है।

विशेष—परोक्ष रीति से कृष्ण के सौन्दर्य का भावपूर्ण वर्णन है। सबैया

भौह भरी सृथरी वहनी श्रित ही श्रवरानि रच्यो रग रातो ।

क्ंडल लोल कपोल महाछिव कु जन तै निकस्यौ मुसकातो ।।

छूटि गयौ रसखानि लखै उर भूलि गई तन की सुधि सातो ।

फूटि गयौ सिर तै दिध भाजन टूटिगौ नेन न लाज को नातो ।। ५४।।

शब्दार्थ—सृथरी—सुन्दर । बहनी—पलके । रग रातो—लाल रंग ।

लोल—चचल । साहो—सातो इन्द्रियाँ (पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ, मन श्रौर बुद्धि)

म्पर्थ — कृष्ण से भेट हो जाने पर गोपी की क्या दशा हुई, उसी का वह वर्णन अपनी सखी से करती हुई कहती है कि कृष्ण के भौहे भरी हुई थी, पलके सुन्दर थी और अधर लाल रंग से रगे हुए-से जान पड़ते थे, अर्थात् वे लालिमा से भरे हुए थे। उसके कानो मे कुडल थे जिनकी चचलता (हिलने-डुलने) के कारण कपोलो पर भारी शोभा व्याप्त थी। ऐसा सौन्दर्य घारी कृष्ण कु जो मे से मुसकराता हुआ निकला। उस आनन्द-सागर कृष्ण को देखते ही मेरा हृदय जोर-जोर से घडकने लगां, मेरी सातो इन्द्रियाँ (पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ, मन और बुद्धि) अपनी सुधि- बुधि भूल गई। मै इतनी वेसुध-सी हो गई कि मुक्ते अपने सिर पर रक्ले हुए दही के मटके का भी ध्यान नहीं रहा और वह सिर से पृथ्वी पर गिर कर फूट गया तथा आँखी से लाज का सम्बन्ध समाप्त हो गया, अर्थात् मै नारी-सुलभ लज्जा को त्यागकर बहुत देर तक उसे निर्निमेप दृष्टि से देखती रही।

## सर्वेया

जात हुती जमुना जल की मनमोहन घेरि लयी मग श्राह के ।
मोद भर्यो लपटाइ लयो पट पूँघट ढारि दयो चित चाई के ।
श्रौर कहा रसखानि कहीं मुख चूमत घातन वात वनाई के ।
कैसे निभे कुल-कानि रही हिये साँवरी मूरित की छिव छाई के ।। ४४।।
शब्दार्थ—जात हती =जा रही थी।

श्रयं — काई गोपी अपनी सखी से पनघट-लीला का वर्णन करती हुई कहं रही है कि हे सखि! मैं यमुना मे पानी भरने के लिए जा रही थी कि कें क्या ने आकर मेरा रास्ता रोक लिया। प्रसन्न होकर उसने मुक्ते अपने शरीर से लिपटा लिया और जान-बूक्तकर उसने मेरे मुख पर पड़ा हुआ बूँ घट हटो दिया। हे सखि! मैं और तो क्या कहूँ, वह वाते वनाकर और अवसर निकाल कर मेरा मुख चूमने लगा। अव वंश की मर्यादा का पालन किस प्रकार हो सकता है, क्योंकि मेरे हृदय में कुष्ण की साँवरी मूर्ति की शोभा बस गई है।

## सवैया

जा दिन ते निरस्थी नदनंदन कानि तजी कर बंधन टूट्यी। वाह विलोकिन कीनी सुमार सम्हार गई मन मोर ने लूट्यी। सागर को सिलला जिमि धाने न रोकी रुक कुल को पुल टूट्यी। मत्त भयी मन सग फिरे रसलानि सरूप सुधारस घूट्यो। प्रदेश शब्दार्थ —िनरस्थी —देखा। कानि — मर्यादा। चारु — सुन्दर। विलोक्ति — वृष्टि। सुमार — गहरी चोट। सम्हार — सुधि। मार — समर, कामदेव। सिलला — नदी। सरूप — सीन्दर्थ।

श्रयं — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के सौन्दर्य का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! जिस दिन से मैंने कृष्ण को देखा है, उसी दिन से मर्यादा त्याग दी है, घर का बंधन छूट गया है। उसकी सुन्दर दृष्टि ने मेरे हृदय पर गहरी चोट की है जिसके कारण में अपनी सुधि खो बैठी हूँ और कामदेव ने मेरे मन को लूट लिया है। जिस प्रकार नदी अपना पुल तीड़कर सागर की ओर दौड़ती है और रोके से नही एकती, उसी प्रकार मेरे कुल की मर्यादा का पुल टूट गया है और मेरा मन प्रवाध गति से कृष्ण की ओर दौड़ी रहा है। मेरा मन पागल हो गया है और यह आनन्द-सागर कृष्ण के साथ-साथ फिरता है क्योंक इसने उनके सौन्दर्य की अमृत के आनन्द को पी लिया है।

# विशेष--दृष्टात ग्रीर रूपक ग्रलकार।

## सबैया

सुधि होत विदा नर नारिन की दुति दीहि परे वहियाँ पर की । ्रसखान विलोकत गुज छरानि तजै कुल कानि दुहँ घर की । सहरात हियौ फहरात हवाँ चितवै कहरानि पितवर की । यह कौन खरौ इतरात गहै बलि की वहियाँ छहियाँ वर की। ५७॥ श्वदार्थ-वहियाँ पर की =भुजा की । गुज छरानि =गुज की माला को । चूहें घर की चेदोनो घरो की — पिता तथा व्यसुर के घर की। सहराता हियो = हृदय ज्ञीतल होता है, अपार आनन्द गिलता है। फहरात हवाँ = ज्ञारीर रोमाचित होता है। बलि की = बलराम की। छहियाँ बट की = बट वृक्ष की न्द्राया ।

स्रर्थ-कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के रूप का वर्णन करती हुई कहती है कि जिसकी भुजाग्रो की शोभा पर दृष्टि पडते ही नर-नारियो की सुधि नष्ट हो जाती है। जिनके गले मे पड़ी हुई गुँजो की माला को देखते ही नारियाँ अपने पिता और श्वसुर के घरों की मर्यादा को भूलकर उन्हें प्रेम करने लगती है। उनके पीले वस्त्र की फहरान को देखकर हृदय को ग्रपार ग्रानन्द मिलता है श्रीर सारा शरीर रोमाचित हो जाता है। हे सखि ! वताग्रो तो, वट-वृक्ष की छाया मे वलराम की वॉह पकडकर इतराता हुआ वह कौन खडा है? विशेष-१. इस सबैया मे अनुभावो की योजना है।

२. श्री विश्वनाथ प्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रन्थावली'-मे यह सबैया नही है।

## सबैया

ए सजनी मनमोहन नागर ग्रागर दौर करी मन माही। सास के त्रास उसास न ग्रावत कैसे सखी व्रजवास वसाही। माखी भई मधु की तरुनी बरुनीन के बान बिधी कित जाही। बीथिन डोलित है रसखानि रहै निज मन्दिर मे पल नाही ।। ५८ ॥ शब्दार्थ - ग्रागर = निधि । त्रास = भय । तरुनी = युवती । वरूनीन = पलके यहाँ वक-दृष्टि से तात्पर्य है । वीथिन = गलियो । मदिर = घर ।

श्चर्य - कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण की प्रेम-लीला का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सजनी ! कृष्ण अत्यन्त चतुर है। उन्होने मेरे मन मे दौड़ कर

ली है, अर्थात् मेरे मन मे समा गये है। सामु के डर से मुभे तो साँस भी नहीं आते। इस विषम स्थिति में, तुम्ही वताओं, मैं जज में किस प्रकार रह सकती हूँ? अर्थात् बज में रहना मेरे लिए एक विकट समस्या वन गया है। बज की सारी युवतियाँ गहद की मिंवखयाँ वनी हुई है, वयोकि जिस प्रकार शहद की मक्खी अपने ही वनाये हुए शहद में फंम जाती है, उसी प्रकार सारी वज-युव-तियाँ अपने ही किये हुए प्रेम में फँसी हुई है। वे सब कृष्ण की वक्द-दृष्टि के बाण से विधी हुई है। उन्हें पता नहीं कि वे किथर जाये, अर्थात् कृष्ण के प्रेम में पडकर वे किंकत्तंव्य-विमूढ वन गई है। वह आनन्द-सागर कृष्ण पलभर के लिए भी अपने घर नहीं टहरता, बिलंक सदैव बज की गिलयों में घूमता रहता है।

सबैया

सिख गोघन गावत हो इक ग्वार लख्यों विह डार गहे वट की।
प्रलकाविल राजित भाल विसाल लसे वनमाल हिये टटकी।
जव ते वह तानि लगी रसखानि निवार को या मग ही भटकी।
लटकी लट मो दृग-भीनिन सो वनसी जियवा नट की ग्रटकी।। ५६।।
श्रादेवाथ — इक ग्वार — एक ग्वाला, कृष्ण। वट — वृक्ष। ग्रलकाविल — केशराशि। निवार — रोकना। वनसी — वसी, मछली को पकडने का काँटा।

भ्रयं — कोई गोपी अपनी सिख से कृष्ण के सौन्दर्य का तथा तज्जन्य प्रभाव का वर्णन करनी हुई कहनी है कि हे सिख ! गोचारण का गीत गाते हुए मैंने कृष्ण को उसी वृक्ष की डाल पकडकर खड़े हुए देखा था, जिस वृक्ष की डाल को वे प्राय पकड़ा करते हे । उनके विशाल मस्तक पर केशरिया तथा हृदय पर दनमाल: सुशोभित थी । जब से उस आनन्द-सागर कृष्ण की बसी की तान मैंने सुनी है, तब से कोई भी मुभे उसके प्रभाव से नहीं रोक सका है और मैं प्रत्येक मार्ग पर उसकी खोज के लिए भटकती फिर रही हूँ । उस नटनागर कृष्ण की लटकती हुई लटे मेरी आँख रूपी मछलियो के लिए मछलियो पकड़ने वाला काँटा वन गई है ।

विशेष — ग्रतिम पनित मे रूपक ग्रल्कार।

## सबैया

गाइ सुहाइ न या पै कहुँ, न वहूँ यह मेरी गरी निकर्यौ है। घीरसमीर कलिन्दी के तीर खर्यौ रटे ब्राजु री डीठि पर्यौ है।।

जा रसखानि विलोकत ही सहसा ढरि रॉग सो म्रॉग ढर्यौ है। गाइन घेरत हेरत सो पट फेरत टेरत म्रानि पर्यौ है ॥६० ॥ शब्दार्थ - भीरसमीर = वृन्दावन के एक कुज का नाम। कलिन्दी = यमुना । तीर = तट । डीठि परयी है = दिखाई दिया है । ढारि राँग सो आँग

डरयी है = ढले हुए रॉग की भॉति शरीर ढल गया है, प्रथीत शरीर वहत ही

शिथिल हो गया है। स्रानि परयी है = हृदय मे बस गया है।

श्रर्थ-कृष्ण की सन्दरता और उसके प्रति अपना आकर्षण व्यक्त करती हुई कोई कोई गोपी अपनी सखी से कहती है कि हे सखि । मैंने कभी कृष्ण पर अपनी गाय का दूव भी नहीं निकलवाया, न कभी वह मेरी गली से होकर ही निकला है जिसके कारण इससे मेरा पहला परिचय हो । मुक्ते तो वहाँ आज ही यमना के तट पर घीरुसमीर क ज मे खडा हुम्रा दिखाई दिया है। म्रानन्द के सागर उस कृष्ण को देखते ही प्रेमाकर्षण के कारण मेरा सारा शरीर अत्यन्त शिथिल हो गया है। गायों को घेरता हुआ, मेरी ओर देखता हुआ, अपने वस्त्रो को सँभालता हुया और पूकारता हुया, अपनी इन रमणीय मुद्राख्रों के कारण वह मेरे हृदय मे वस गया है।

विशेष-१. प्रेमाकर्षण का वर्णन स्त्री-सलभ रीति से हम्रा है।

- २. ग्रन्तिम पनितयो मे अनेक मुद्राग्रो के सकेत से घटना साकार हो गई है।
- ३ 'ढरि रॉग सो आँग ढर्यो है' मे उपमा भ्रलकार है। सबैया

खजन मीन सरोजन को मृग को मद गजन दीरघ नैना। क जन ते निकस्यौ मुसकात सु पान पर्यौ मुख अमृत बैना ।। जाइ रटे मन प्रान बिलोचन कानन मे रुचि मानत चैना। रसखानि कर्यौ घर मो हिय मे निसिवासर एक पली निकसे ना ।।६१।। शब्दार्थ - सरोजन को = कमल को । मद = घमण्ड । गजन = चूर-चूर करना । कानन मे = बन मे । निसिवासर = रात-दिन ।

श्रर्थ-एक गोपी की कृष्ण से भेट हो गई है। उसी का वर्णन करती हुई चह अपनी सखी से कह रही है कि कृष्ण के विशाल नेत्र खजन, मीन, कमल स्रीर मृग के घमण्ड को भी चूर-चूर करने वाले है। ऐसे सुन्दर नेत्रो वाला कृष्ण कुं जो से मुसकराता हुग्रा बाहर आया। उसके अघरो पर मुख में लगे हए पान की लाली थी ग्रौर उसकी वाणी ग्रमत के समान सुख देने वाली थी। उसे देखते ही मेरा मन ग्रीर मेरे प्राण मेरे वश में नहीं रहे। ये उसी वन में वसने में ही अपना आनन्द मानते हैं जहाँ कृष्ण से भेट हुई थी। रसखान कवि कहते हैं कि वह गोपी अपनी सखी से कहने लगी कि कृष्ण ने तो मेरे हृदय मे अपना घर ही कर लिया है और रात-दिन एक पल के लिए भी वह बाहर नही निकलता।

विशेष-तृतीय पनित मे विरोधाभास ग्रलकार है।

ु **दोहा** मन लीनो प्यारे चित्तै, पै छटाँक नींह देत । यहै कहा पाटी पढी, दल को पीछो लेत ॥ ६२ ॥

शन्दार्थ-मन=हृदय, चालीस सेर। छटाँक=कटाक्ष, सेर का सोलहर्वा भाग । पाटी चढि =सीखा । दल को पीछो = ले, लेना ।

अर्थ - कृष्ण की चतुराई का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि हे कृष्ण तुम ग्रपनी छवि दिखाकर मन को तो ले लेते हो, पर उसके वदले कटाक्ष नहीं देते, अर्थात् तम दूसरों को ही अपने ऊपर रिभाते हो, स्वय नहीं रीभते । तुमने यह कहाँ से सीखा है कि केवल लेना ही जानते हो, देना नही।

द्वितीय अर्थ-प्रथम पनित का द्वितीय अर्थ यह होगा-

हे प्यारे ! तुम वहका कर चालीस सेर तो ले लेते हो, पर उसके बदले मे सेर का सोलहवाँ भाग भी नहीं देते।

विशेष-श्लेप ग्रलकार ।

वुलना-- १ 'यह कौन धौ पाटी पढे ही लला मन लेहु पै देत छटाँक नही। — घनानन्द

> २ 'साहु कहावत फिरत है, चित सरसाये चाव। तेरे नैन दिवालिया, मन ले देत न पाव।।

. —रसनिघि

## वोहा

मो मन मानिक ले गयौ, चिते चोर नँदनद। अव वेमन मै क्या करूँ, परी फेर के फन्द ॥ ६३ ॥ शन्दार्थ-वेमन=मन रहित, उदास । फेर=दुख । फद=वधन । अर्थ — कोई गोपी कृष्ण के प्रति अपने प्रेम का वर्णन अपनी सखी से करती हुई कहती है कि हे सखि! मेरे मन रूपी मोती को चित्तचोर कृष्ण चुरा कर ले गया है। अब मैं उदास हूँ। मैं तो वियोग दुख के बन्धन में बंध गई हूँ।

विशेष-- अनुप्रास और रूपक अलकार।

## दोहा

नैन दलालिन चौहटे, मन मानिक पिय हाथ।

रससाँ ढोल बजाइके, वेच्यौ हिय जिय साथ ॥ ६४ ॥

शब्दार्थ—दलालिन—दलालो ने । चौहाटे—चौक मे, बाजार मे ।

श्रर्थ—कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के प्रति अपने प्रेम का वर्णन

करती हुई कहती है कि इन नेत्र-रूपी दलालो ने मेरे हृदय को बीच बाजार मे

बेच दिया, कृष्ण ने मेरे प्राणो को अपने वश मे कर लिया । इस प्रकार मैने

ढोल बजाकर (प्रकट रूप से) अपने मन और प्राणो को बेच दिया है ।

विशेष--- १. रूपक ग्रलकार।

२ द्वितीय पक्ति मे मुहावरे का भावपूर्ण प्रयोग। सोरठा

प्रीतम नन्दिकशोर, जा दिन ते नेनिन लग्यौ।

मन पावन चित चोर, पलक श्रोट निहं सिह सकौ।। ६४।।

शब्दार्थ—जादिन ते नेनिन लग्यौ—जिस दिन से देखा है। पलक श्रोट —
निमिष भर के लिए भी।

श्रर्थ — कोई गोपी अपने प्रेम को अपनी सखी से प्रकट करती हुई कह रही है कि जिस दिन से मुभे प्रियतम कृष्ण दिखाई दिये है, उसी दिन से उस मन-भावन और चितचोर के वियोग को मै एक पल के लिए भी महन नही कर पाती।

## बंक बिलोचन सबैया

मैन मनोहर नैन बड़े सिख सैनिन ही मनु मेरो हर्यौ है। गेह को काज तज्यौ रसखानि हिये ब्रजराजकुमार श्रर्यौ है।। श्रासन-वासन सास के श्रासन पाने न सासन रग पर्यौ है। नेनिन बक विसाल की जोहिन मत्त महा मन मत्त करयौ है।। ६६।। श्चादार्थ — मैन मनोहर = कामदेव के समान सुन्दर। श्रासन-वासन = श्राशाश्रो की वासना से। त्रासन = डर। सासन = साँसो मे। रंग = प्रेम। मत्त = उन्मत्त, पागल।

श्रयं — कोई गोपी श्रपनी सखी से कृष्ण के प्रति ग्रपने प्रेम का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! कृष्ण के नेत्र कामदेव के नेत्रों के समान सुन्दर ग्रीर विशाल है। उन नेत्रों के सकेत से ही उसने मेरे मन को हर लिया है। रसखान कहते है कि तभी से कृष्ण हमारे हृदय में वस गया है ग्रीर उसके प्रेम के कारण मैने घर का काम करना भी छोड़ दिया है। ग्राञाग्रों की वासनाएँ सासु के भय को भी नहीं मानती, क्यों कि मेरी साँसों में कृष्ण का प्रेम भरा हुग्रा है। कृष्ण ने ग्रपने विशाल नेत्रों की तिरछी दृष्टि से मेरे मन को ग्रत्यन्त पागल बना दिया है।

विशेष-तृतीय पनित मे अनुप्रास अलकार।

### सवैया

भटू सुन्दर स्याम सिरोमिन मोहन जोहन मैं चित चोरत है।

ग्रवलोकन वक विलोचन में व्रजवालन के दृग जोरत है।।

रसखानि महावत रूप सलोने को मारग ते मन मोरत है।

ग्रह काज समाज सर्वे कुल लाज लला व्रजराज को तोरत है।।६८।।

शब्दार्थ—भटू — सखी। सिरोमिन — शिरोमिण। दृग जोरत है — ग्रौंखें

मिलाता है, प्रेम करता है। सलोने को — सीन्दर्य का।

श्रयं—कोई गोपी श्रपनी सखी से कृष्ण के प्रति श्रपने प्रेम का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! सुन्दर श्रीर शिरोमणि कृष्ण मन को मोहने वाला है श्रीर देखते ही मन को चुरा लेता है। वह श्रपने वक्त नेत्रों से देखते ही जजवालाश्रों के नेत्रों को श्रपने नेत्रों से जोड लेता है। रसखान कहते है कि उसका सौन्दर्य रूपी महावत हमारे मन रूपी हाथी को श्रपने मार्ग से मोड़ देता है। वह व्रजराज सभी ग्रह-कार्यों को, समाज को श्रीर कुल की लाज को तोड़ देता है।

विशेष- रूपक ग्रलंकार।

पाठान्तर—इस सर्वया की तृतीय पंक्ति का यह रूप भी मिलता है— 'रसखान महावर रूप सलौने को मारग ते मन मोरत है।'

## सबैया

ग्राली लला घन सो ग्रति सुन्दर तैसी लसै पियरो उपरैना। गठिन पे छलके छिव कूडल मिडत कुन्तल रूप की सैना।। दीरघ वक विलोकित की ग्रवलोकित चोरति चित्त को चैना। मो रसखानि रट्यौ चित री मुसकाइ कहे भ्रघरामृत बैना ॥६८॥ शब्दार्थ-पियरो =पीला । उपरेना = वस्त्र । कुतल = केश, माला। सैना = सेना।

श्चर्य-कोई गोपी ग्रपनी सखी से कृष्ण की शोभा का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिव ! वे स्याम कृष्ण वादल से सुन्दर है। उसी प्रकार उनके शरीर पर पीला वस्त्र स्शोभित है। उनके कपोलो पर कुडलो की शोभा भलक रही है। सुन्दर केश रूप का समूह हैं; अथवा रूप की सेना सुन्दर भाले लिए हुए है। वे अपने दीर्घ नेत्रों की वक्र दृष्टि से देखते ही मन के चैन को चुरा लेते है। हे सिख ! उस ग्रानंद-सागर कष्ण ने मुस्कराकर तथा श्रपने क्वीठों से अमत जैसे शब्दो को वोलकर मेरे मन को हर किया है।

### सबैया

वह नद को साँवरो छैल म्रली भव तौ म्रति ही इतरान लग्यौ। नित घाटन बाटन कुंजन मै मोहि देखत ही नियरान लग्यौ। रसखानि वखान कहा करियै तिक सैनिन सो मूसकान लग्यौ । तिरछी बरछी सम मारत है दूग-बान कमान सुकान लग्यौ ।।६६।। शब्दार्थ-छैला = छैला । अली = सखी । नियरान = समीप । सकान

-लग्यौ=कानो तक खीचकर।

श्रर्थ - कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण की आदतो का वर्णन करती हुई कहती है कि है सिख ! वह नद-पुत्र छैला कृष्ण अब तो वहुत अधिक इतराने लगा है। वह प्रतिदिन घाटो पर, मार्गो पर ग्रौर कूंजो मे मुभे देखकर मेरे समीप ग्राने लगा है, ग्रथित् जहाँ भी मुभे देखता है, मेरे पास चला ग्राता है। रसखान कहते है कि मैं कहाँ तक उसकी म्रादतो का वर्णन कहाँ। वह मेरी श्रोर देखकर मुस्कराने लगता है। वह टेढी दृष्टि को मुक्त पर बरछी की भाँति मारना है ग्रीर नेत्र-वाणो को कमान पर कानो तक खीच कर चलाता है।

विशेष-उपमा, रूपक ग्रलकार।

## सव या

मोहन रूप छकी वन डोलित घूमित री तिज लाज विचारें। वंक विलोकिन नैन विसाल सु दम्पित कोर कटाछन मारें।। र गभरी मुख की मुसकान लखे सखी कौन जु देह सम्हारें। ज्यो ग्ररविन्द हिमत-करी भक्तझोरि कैं तोरि मरोरि कैं डारें।।७०।। शब्दार्थ—वक विलोकिन —ितरछी दृष्टि। र गभरी — प्रेम भरी। ग्रर-विन्द — कमल। हिमत-करी — हेमंत रूपी हाथी।

श्रयं—कोई गोपी श्रपनी सखी से कष्ण के रूप का तथा तज्जन्य प्रभाव का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि ! मैं कृष्ण के सौन्दर्य से उन्मत्त होकर तथा लोक-लाज को छोडकर बन-वन घूमती फिर रही हूँ ! कष्ण की तिरछी हृष्टि, विशाल नेत्रों की कोर सभी को श्रपने कटाक्षों से मार देती है ! हे सखि ! कृष्ण के मुख की प्रेमभरी मुस्कान को देखकर कौन ऐसी युवती हैं जो श्रपने-श्राप को सँभाल सकती है, श्रयात् सभी उस मुस्कान के वशीभूत हों जाती है श्रीर इस प्रकार व्यथित हो जाती है जैसे हेमत रूपी हाथी ने सकत्क को भटके से तोडकर तथा मरोडकर डाल दिया हो !

विशेष-रूपक ग्रीर ग्रर्थान्तरन्यास ग्रलकार है।

पाठान्तर \_\_इस सर्वया का यह रूप भी मिलता है \_\_

'मोहन रूप छकी वन डोलित घूमि गिरी तिज लाज विचारें। वंक विलोकिन नैन विसाल सु दीपित कोर कटाछन मारें। रंग भरे मुख की मुसकानि लखें सिख को निज देह संभारें। ज्यो ग्रायिन्दिह मत्त करी भक्तभोरि कै तोरि कै मोहि कै डारे॥'

### सवैया

आज गई बजराज के मंदिर सुन्दर स्थाम विलोक्यों री माई।
सोइ उठ्यों पिलका कल कचन वैठ्यों महा मनहार कन्हाई।।
ए सजनी मुसकात लख्यों रसखानि विलोकिन वक सुहाई।
मैं तव ते कुलकानि तजी सुबजी वजमडल माँह दुहाई।।७१।।
शब्दार्थ—मदिर=घर। पिलका=पलग। कचन=सोना। मनहार=
मन को हरने वाला। विलोकनि वक=वक्र दिष्ट।

प्रर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण की सुन्दरता का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि। आज मैं कृष्ण के घर गई थी, वहाँ पर मैने सुन्दर

कुष्ण को देखा । वह मन को हरने वाला कृष्ण ग्रपने सुन्दर सोने के पलंग पर सोकर बैटा था। है सजनी ! उस ग्रानन्द-सागर कृष्ण को मुस्काराता हुग्रा तथा उसकी सुन्दर वक-दृष्टि को देखकर मैने तभी से कुल की मर्यादा को छोड़ दिया है, ग्रथात् कृष्ण के प्रति ग्रनुरक्त हो गई हूँ। इसी कारण ज्ञजमण्डल मे दुहाई मच रही है, ग्रथात् कृष्ण सभी के मन का हरन करने वाले है, उससे बचने के लिए सारी ब्रज-युवितयाँ रक्षा के लिए पुकार रही है।

पाठान्तर—इस सवैया की चौथी पिनत इस प्रकार भी मिलती है— 'मै तृन ली कुल कानि तजी सुवर्जा वजमडल माँहि दुहाई।'

### सव या

मोहन के मन की सब जानित जोहन के मोहि मग लियों मन।

मोहन सुन्दर ग्रानन चन्द ते कु जिन देख्यों में स्याम सिरोमन।।

ता दिन ते मेरे नैनिन लाज तजी कुलकािन की डोलित हो बन।

कैसी करी रसखािन लगी जक री पकरी पिय के हित को पन।।७२॥।

शब्दार्थ — जोहन के मग-दृष्टि के द्वारा। सिरोमन — शिरोमणि। जक —

धून। हित को — प्रेम का। पन — प्रण।

प्रश्रं—कोई गोपी अपनी सखी से कह रही है कि हे सखि ! कृष्ण के मनकी सारी वाते मैं जानती हूँ। उसने दृष्टि के द्वारा मेरा मन अपने वश में कर लिया है। मैंने उस मोहने वाले और चन्द्रमा से सुन्दर मुख वाले स्थाम शिरोमणि को जब से कुज में देखा है, तभी से मेरे नेत्रों ने लोक-लज्जा और कुल की मर्यादा छोड दी है और मैं उनकी खोज में बन-वन घूम रही हूँ। रसखान कहते है कि हे सखि ! अब मैं क्या करूँ मुभे उनसे मिलने की धुन लगी हुई है और मैं उस प्रियतम के प्रेम के प्रण में बँघी हुई हूँ।

विशेष — द्वितीय पिनत मे प्रतीप ग्रलकार ।

#### सबैया

लोक की लाज तज्यौ तर्वाहं जब देख्यौ सखी व्रजचन्द सलौने। खजन मीन सरोजन की छिब गजन नैन लला दिन होनो।। हेर सम्हारि सकै रसखानि सो कौन तिया वह रूप सुठोनो। भौहन कमान सो जोहन को सर बेधत प्रानिन नन्द को छोनो।।७३।।, झब्दार्थ—सलौनो—सुन्दर। सरोज—कमलो। गजन—खडित।, हेर = देखकर । सुठोनो = सुन्दर । जोहन = देखना । छोनी = पुत्र ।

श्रयं — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के रूप का तथा उसके प्रति अपने आकर्षण का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख । जब से मैंने सुन्दर कृष्ण को देखा है, तभी से मैंने लोकलाज त्याग दी है, अर्थात् निर्भय होकर उसके प्रेम मे इब गई हूँ। कृष्ण के दिन-दिन जोभा धारण करने वाले नेत्र ऐसे मुन्दर हैं कि वे अपनी सुन्दरता के कारण खजन, मछनी और कमलो की शोभा को भी खिंडत कर देते है। बज मे ऐसी कौन-सी स्त्री है जो उसकी शोभा देखकर स्वय को सम्भाल सके, अर्थात् उससे प्रेम न करने लगे ? उसकी भौह कमान के समान है, चितवन वाण के समान हैं। भौह-रूपी कमान पर चितवन-रूपी ज्ञाण चढाकर वह नन्द-पुत्र कृष्ण सभी के प्राणो को बीध देता है।

विशेष--- ग्रन्तिम पिनत में रूपक ग्रलकार है।

# मुस्कान माधुरी

## सबैया

वा मुख की मुसकानि भटू ग्रुँखियानि ते नेकु टरै निह टारी। जी पलकै पल लागति है पल ही पल माँभ पुकारै पुकारी।। दूसरी ग्रोर ते नेकु चितै इन नैनन नेम गह्यौ बजमारी।। प्रेम की बानि कि जोग कलानि गही रसखानि विचार विचारी।।७४॥

शब्दार्थ-भट्=सखी। वजमारी=कठोर।

श्रयं—कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के प्रति अपने प्रेम का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! कृष्ण के मुख की मुस्कान मेरी ग्रांखों से हटाने पर भी नहीं हटती, ग्रयीत् हर समय मुभे वह मुस्कान याद ग्राती रहती है। यदि मेरी पलके क्षणभर के लिए लग जाती है, तो वह पल ही पल में पुकारों को पुकारने लगती है। दूसरी मुसीवत यह है कि इन ग्रांखों ने कठोर नियम घारण कर लिया है। रसखान कहते है कि सोचने-समभने पर भी यह पता नहीं लगता कि यह प्रेम की ग्रादत है ग्रयवा भोग-विद्या।

विशेष-सदेह ग्रलकार।

#### सबैया

कातिग क्वार के प्रात ही प्रात सरोज किते विकसात निहारे। डीठि परे रतनागर के दरके वह दाड़िम विम्व त्रिचारे।। **ब्यल्या भाग** २०६

लाल सु जीव जिते रसखानि ते रगिन तोलिन मोलिन भारे।
राधिका श्रीमुरलीघर की मधुरी मुसकानि के ऊपर बारे।।७५।।
शब्दार्थ—कातिग=कार्तिक। सरोज=कमल। विकसात=खिलते हुए।,
रतनागर=रत्नो के भण्डार। दरके=फटे हुए।

ग्रथ — कोई गोपी अपनी सखी से श्रीकृष्ण ग्रौर राघा की मुस्कान का. वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! मैने कार्तिक ग्रौर ववार मास के प्रातःकाल मे कितने ही खिलते हुए कमलो को देखा है। ग्रनेक रत्नो के भण्डार देखे है तथा फटे हुए ग्रनेक ग्रनारों के बिम्बो पर भी विचार किया है, पर राधा ग्रौर कृष्ण की मुस्कान की शोभा के ग्रागे ये नगण्य ही सिद्ध हुए है। रसखान कहते है कि इस भूमडल पर जितने भी प्राणी है उनसे कृष्ण के प्रेम की तोल ग्रौर मूल्य भारी ही है। ये सब राधा ग्रौर कृष्ण की मधुर मुस्कान के ऊपर मैन्यौछावर करती हूँ।

विशेष — तृतीय पिनत मे जीव का अर्थ बधूक भी किया जा सकता है।
सबैया

वक विलोचन है दुख-मोचन दीरघ रोचन रंग भरे है।

घूमत बास्ती पान किये जिमि भूमत श्रानन रूप ढरे है।।

गडिन पै भलकै छिब-कुडल नागरि-नैन बिलोकि भरे है।

वालिन के रसखानि हरे मन ईषद हास के पानि परे है।।७६।।

शब्दार्थ — रोचन — लाल। वास्ती — शराब। नागरि-नैन — युवितयो के नेत्र। बिलोकि — देखकर। ईषद — थोडी-सी। पानि परे है — हाथो मे पड

श्चर्यं — कोई गोपी अपनी सखी से अपने प्रेम का वर्णन करती हुई कहती है कि कृष्ण के बॉके नेत्र दुख को दूर करने वाले है, विशाल है और लाल र ग (प्रेम) से भरे हुए हैं। वे ऐसे प्रतीत होते है मानो वे मुख के सौन्दर्य की शराब पीकर भूम रहे हो। उनके कपोलो पर कु डलो की शोभा छलकती है जिसे देखकर बज की युवितयों के नेत्र उस शोभा में उलभ जाते है। रसखान कहते है कि कृष्ण की थोड़ी-सी मुस्कराहट में ही ब्रज-बालाग्रो के मन उस मुस्कराहट के वशीभूत हो गए हैं, अर्थात् उस मुस्कान के कारण ब्रज-वालाये कृष्ण के प्रेम में वैध गई है।

गए है, वशीभृत हो गए है।

## कवित्त

ग्रव ही खरिक गई गाइ के दुहाइवे की,
वावरी हैं ग्राई डारि दोहनी यी पानि की।
कोऊ कहै छरी कोऊ मीन परी ढरी कोऊ,
कोऊ कहै मरी गित हरी ग्रेंखियानि की।।
सास व्रत ठाने नन्द वोलत सयाने घाड़,
दीरि-दीरि माने-जाने खोरि देवतानि की।
सखी सव हाँसै मुरफानि पहिचानि कहूँ,
देखी मुसकानि वा ग्रहीर रसखानि की।।७७।।
शब्दार्थ—पानि = हाथ ! सयाने = जादू-टीना करने वाले। खोरि =

श्रयं — कृटण को देखकर कोई गोपी ग्रपनी मुिंव-बुिंव खो बैठी है। इसी का वर्णन करती हुई एक गोपी ग्रपनी सखी से कहती है कि है सिंव ! ग्रभी-ग्रभी वह गीगाला मे गाय का दूध निकालने के लिए गई थी, लेकिन वह ग्रपने हाथ के दूधपात्र को फेंक कर पागल होकर वापिम ग्रा गई है। उसकी ग्रवस्था को देखकर कोई तो यह कहती है कि किसी ने इसको छल लिया है, कोई कहती है कि यह स्तब्ध हो गई है, कोई कहती है कि यह उर गई ह, कोई कहती है कि यह मर गई है ग्रीर कोई कहती है कि इसकी ग्रांखों की ज्योति ही नष्ट हो गई है। उसको ग्रच्छा करने के लिए सामु ग्रनेक प्रकार के ज्योति ही नष्ट हो गई है। उसको ग्रच्छा करने के लिए सामु ग्रनेक प्रकार के ज्योति ही करने का सकल्प करती है, नन्द दीड-दीडकर सयानों को वोलकर लाती है ग्रीर जाने-ग्रनजाने देवताग्रों की मनीती करती है। सारी सिंवयाँ उसकी मूर्छा को पहिचान कर हँसती हैं ग्रीर कहती है कि इसने ग्रानन्द-सागर क्रिप्ण की कही मुस्कराहट को देख लिया है ग्रीर यह उसी का प्रभाव है।

#### सबैया

मैन-मनोहर वन वर्ज सु सजे तन सोहत पीत पटा है।

यां दमके चनके भनके दुित दािमिन की मनो स्याम घटा है।

ए सजनी ज़जराजकुमार ग्रटा चिंढ फेरत लाल वटा है।

रसखानि महा मधुरी मुख की मुसकानि करें कुलकानि कटा है।।७८।।

शब्बार्य—मैन—कामदेव। पटा—वस्त्र। दािमिनि—विजली। घटा—

गेद। कटा = नष्ट।

श्रयं—कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के रूप का तथा तज्जन्य प्रभाव का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! वह कामदेव के समान मधुरवाणी चोलता है। उसके शरीर पर सुन्दर पीला वस्त्र सुशोभित है उसके शरीर की काति इस प्रकार चमकती और भमकती है मानो काले बादल मे बिजली चमक रही हो। हे सजनी! कृष्ण अटारी पर चढकर अपनी लाल गेद को फेकते है। रसखान कहते है कि उसके मुख का भारी सौन्दर्य और उसकी मुस्कान कुल लज्जा को गण्ट कर देती है अर्थात् उसकी मुस्कान मुल लज्जा को गण्ट कर देती है अर्थात् उसकी मुस्कान कुल लज्जा को प्रट कर देती है अर्थात् उसकी मुस्कान कुल लज्जा को प्रट कर देती है अर्थात् उसकी मुस्कान कुल लज्जा को प्रट कर देती है अर्थात् उसकी मुस्कान कुल लज्जा को प्रट कर देती है अर्थात् उसकी मुस्कान कुल लज्जा को प्रट कर देती है अर्थात् उसकी मुस्कान कुल की मान-मर्यादा का भी ध्यान नहीं रखती।

विशेष-उत्प्रेक्षा ग्रलकार।

### सबैया

जा दिन ते मुसकानि चुभी चित ता दिन ते निकसी न निकारी।
कुडल लोल कपोल महा छिव कुंजन ते निकस्यौ सुखकारी।।
हौ सिख ग्रावत ही दगरे पग पैड तजी रिभई बनवारी।
रसखानि परी मुसकानि के पानिन कौन गनै कुलकानि बिचारी।।७६।।
शब्दार्थ—लोल = चचल। दगरे = मार्ग मे। पैड़ = मार्ग। पानि =
इायो मे।

श्रयं—कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के प्रति अपने प्रेम का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख ! जिस दिन से कृष्ण की मुस्कराहट मेरे मन मे चुमी है उस दिन से वह निकाले से नहीं निकलती। वह सुख देने वाला कृष्ण चचल कृष्डलों को अपने कपोलों पर हिलाते हुए तथा अत्यन्त सौन्दर्य घारण किए हुए कुंजों से निकला था। हे सिख ! उसके मार्ग पर आते ही अर्थात उसे देखते ही मैंने अपना मार्ग छोड दिया और मै उस पर पूर्ण रूप से रीभ गई। अब तो में आनन्द-सागर कृष्ण की मुस्कान के हाथों में पड गई हूँ। ऐसी स्थित में बेचारी कुल मर्यादा की गणना ही क्या है ? अर्थात् ऐसी स्थित में कुल-मर्यादा नहीं रह सकती।

विशेष—म्मन्तिम पिनत मे मुहावरे का भावपूर्ण प्रयोग है। पाठान्तर—इस सवैया की प्रथम पंक्ति इस प्रकार भी मिलती है— 'जा दिन ते मुसकान चुभी उर ता दिन ते जु भई विजनारी।'
सबैधा

कानिन दै श्रॅंगुरी रिहवो जबही मुरली धृनि मन्द बजैहै।
मोहनी तानिन सो रसखानि श्रटा चिंह गोधन गेंहै तो गेहै।।
टेरि कहाँ सिगरे बज लोगिन काल्हि कोऊ मु कितो समुफ़ेंहै।
माइ री वा मुख की मुसकानि सम्हारी न जैहेन जैहे ।। दिला काल्दार्थ — कानिन — कानो मे।

श्रर्थ — कृष्ण के प्रति श्रपने श्रनुराग का वर्णन करती हुई एक गोपी श्रपनी सखी से कहती है कि जब कृष्ण की मन्द-मन्द मुरली बजती है, तब चाहे कोई मेरे कानो मे श्रुगुरी दे दे, श्रर्थात् मुक्ते वह तान न सुनने दे, चाहे कृष्ण श्रटारी पर चढकर मोहने वाली तानो के साथ गौचारण के गीत गायें; में सारे व्रज के लोगो से पुकार-पुकार कर इस बात को कहती हूँ कि कल चाहे कोई कितना ही समक्ताये, परन्तु हे सखि! मुक्तसे कृष्ण के मुख की मुस्कान सम्भाली नहीं जाती, श्रर्थात् में कृष्ण के प्रेम मे बहुत ही व्याकुल श्रीर उन्मत्त. हो गई हूँ।

विद्योष—१. श्रन्तिम पिन्ति मे 'न जैहै' का वीप्सा-युक्त प्रयोग गोपी कीः मनोव्यथा को द्विगुणित कर रहा है।

१. 'कानिन दे श्रेंगुरी रहिवो' मुहावरे का भावपूर्ण प्रयोग है। तुलना—'श्रव ही सुधि भूली ही मेरी भटू, भमरो जिन मीठी सी तानन मे। कुल-कािन जो श्रापनी राखी चही, दे रही श्रेंगुरी दोउ कानन मे।'

--- निवाज

#### सबैया

श्राजु सखी नन्द-नन्दन की तिक ठाढी हो कुंजन की परछाही।
ैन विसाल की जोहन को सब भेदि गयी हियरा जिन माही।।
घाइल घूमि सुमार गिरी रसखानि सम्हारित श्रेंगिन जाही।
एते पै वा मुसकानि की डौड़ी वजी व्रज में श्रवला कित जाटी। प्राः
घट्टार्थ—हियरा जिय माही = हृदय के भी हृदय मे। घूमि = चवकर

खाकर । सुमार=भयकर मार । डौरी=ढोल I

म्रयं—कोई गोपी म्रपनी सिख से कहती है कि हे सिख ! म्राज मैंने कृष्ण को कु जो की छाया मे खड़े हुए देखा था। उसके विशाल नेत्रों का दृष्टि-रूपी बाण मेरे हृदय के हृदय को भी छेद गया। उस बाण की भयकर मार से मैं घायल होकर तथा चक्कर खाकर पृथ्वी पर गिर पड़ी भ्रौर मुभे भ्रपने ग्रगों को भी संभालने का होश नहीं रहा। इतनी सी घटना घटित होने पर ही उसकी मुस्कान का, हम दोनों के प्रेम का, ढोल समूचे व्रज में बज गया। श्रव तुम्ही बताग्रों कि हम जैसी श्रवलाएँ इस व्रज को छोड़कर श्रौर कहाँ जाये।

दोहा

ए सजनी लोनो लला, लखी नन्द के गेह। चितयो मृदु मुस्काइ कै, हरी सबै सुधि देह।। दरा।

शब्दार्थ—लोनो=सुन्दर। लखौ=देखा। गेह=घर। हर=हरण कर सी, प्रसन्न हो गई।

श्चर्ण—कोई गोपी श्रपनी सखी से कृष्ण की छिब का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सजनी ! मैंने नन्द के घर मे सुन्दर कृष्ण को देखा। उसने जब मधुर मुस्कान के साथ मेरी श्चोर देखा तो उसने मेरे शरीर की सारी सुधि का हरण कर लिया; श्चथवा मेरा रोम-रोम प्रसन्तता से खिल उठा।

विशेष-अन्तिम चरण मे श्लेष अलकार है।

# कृष्ण-सौन्दर्य

दोहा

जोहन नन्दकुमार को, गई नन्द के गेह। मोहि देखि मुसकाइ कै, वरस्यौ मेह सनेह।। द ।। ।

शब्दार्थं -- जोहन == देखने के लिए । गेह= घर । सनेह = प्रेम ।

अर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के प्रति अपने प्रेम को प्रकट करती हुई कहती है कि हे सखि ! कृष्ण को देखने के लिए मैं नन्द के घर गई थी। मुभे देखकर कृष्ण मुस्करा दिया। उसकी मुस्कराहट से प्रेम कां मेह बरसा! अर्थात् मैं उसके प्रेम में आबद्ध हो गई।

विशेष — रूपक अलकार।

#### सर्वं या

मोरपखा सिर कानम कुण्डल कुंतल सो छिव गंडिन छाई। वंक विसाल रसाल विलोचन है दुखमोचन मोहन माई। ग्राली नवीन महा घन सो तन पीट घटा ज्यौ पटा बिन ग्राई। हौ रसखानि जकी सी रही कछु टोना चलाइ ठगौरी सी लाई।। प्रधा शब्दार्थ —रसाल —ग्रानन्द देने वाली। पटा —वस्त्र। टोना — जादू। ठगौरी — ठग विद्या।

अर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के सीन्दर्य का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि ! कृष्ण के सिर पर मोरपखो का मुकुट और कानो में कुण्डल सुगोभित है। उनके केशो की शोभा उनके कपोलो पर विखरी हुई है। उनकी वक दृष्टि आनन्द देने वाली और विशाल है। वह दुख को दूर करने वाली तथा मन को मोहने वाली है। हे सखि ! उनका श्याम शरीर नवीन विशाल वादल के समान है जिस पर पीले वस्त्र की गोभा बहुत ही प्रभावशाली है। रसखान कहते है कि मैं उनकी शोभा को देखकर स्तव्ध-सी रह गई और उसने मेरे ऊपर कुछ जादू-सा करके मुभे ठग लिया।

विशेष-तृतीय पक्ति मे उपमा ग्रलकार है।

#### सवैया

जा दिन ते वह नन्द को छोहरा या वन घेनु चराइ गयी है।
मोहिनी तानिन गोघन गावत बेनु वजाइ रिफाइ गयी है।
वा दिन सो कछ टोना सो कै रसखानि हिये मैं समाइ गयी है।
कोऊ न काहू की कानि कर सिगरो वज वीर विकाइ गयी है।।। प्रा।
इाव्हार्थ —छोहरा = पुत्र। गोघन = गोचारण के गीत। टोना = जादू।
कानि कर = लज्जा करती है। वीर = सखी।

यर्थ — एक गोपी अपनी सखी से कहती है कि हे सखि ! जिस दिन से वह नन्द-पुत्र कृष्ण इस वन में गाये चरा कर गया है, मधुर तानों के साथ बशी वजाकर तथा गोचारण के गीत गांकर रिक्ता गया है, उस दिन से कुछ जादू-सा करके वह श्रानन्द-सागर कृष्ण हृदय में समा गया है। इसलिए यहाँ पर कोई स्त्री भी किसी की लज्जा नहीं करती। वास्तविकता तो यह है कि सारा वज ही उसके हाथों विक गया है; अर्थात् बज के सब नर-नारी पूर्ण-रूप से कृष्ण के बश में हो गये हैं, उसे प्रेम करने लगे हैं।

पाठान्तर—इस सवैया की प्रथम पितत का यह रूप भी मिलता है—
'ऐ सजनी वह नन्द को साँवरो या वन घेनु चराइ गयौ है।'

#### सबैया

श्रायौ हुतौ नियर रसखानि कहा कहौ तू न गई विह ठैया।
या ज्ञज मे सिगरी बिनता सब बारित प्रानिन लेति बलैया।
कोळ न काहु की कानि कर किछु चेटक सो जु कियौ जदुरैया।
'गाइं'गौ तान जमाइ गौ नेह रिभाइ गौ प्रान चराड गौ गैया।। प्रा।
शंद्धार्थ — ग्रायौ हुतौ — ग्राया था। रसखानि — ग्रानन्द-सागर कृष्ण।
उया — स्थान । सिगरी — सब। बिनता — स्त्रियाँ। कानि कर — लज्जा करती
है। चेटक — जादू। जदुरैया — कृष्ण। नेह — स्नेह, प्रेम।

श्रर्थ — एक गोपी अपनी सखी से कहती है कि हे सखि! आज आनन्द-सागर कृष्ण पास आया था। क्या कहती हो कि तुम उस स्थान पर नहीं गई। इस ब्रज मे सारी स्त्रियाँ कृष्ण के ऊपर अपने प्राणों को न्यौछावर करती है और उसकी वलीया लेती है। यहाँ पर सभी कृष्ण के प्रेम मे इतनी उन्मत्त हैं कि कोई किसी की लज्जा नहीं करती। इस प्रकार का कुछ जादू-सा कृष्ण ने सबके ऊपर कर दिया है। वह कृष्ण तान बजाकर, हृदय मे प्रेम उत्पन्न कंरकें, प्राणों को रिफाकर और गायों को चराकर चला गया। विवेशेष — ग्रेन्तिम पिकत में विविध भावों की सुन्दर योजना है।

#### सबैया

कौन ठगौरी भरी हिर आजु बजाई है बॉसुरिया रग-भीनी।

तिन सुनी जिनहीं तिनहीं तबहीं तित साज बिदा किर दीनी।

पूर्म घरी घरी नन्द के द्वार नवीनी कहा कहूँ बाल प्रवीनी।

या बज-मण्डल मे रसखानि सु कौन भट्ट जू लट्ट निहं कीनी।। क्षा शब्दार्थ — ठगौरी भरी — जादू से भरी हुई। रँग-भीनी — प्रेम से पूर्ण।

अर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण की बॉसुरी के प्रभाव का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! न जाने कृष्ण ने किस जादू से भरी हुई तथा प्रभ से परिपूर्ण बॉसुरी वजाई कि जिस भी गोपी ने उसे सुना, उसने भी उसी समय अपनी लाज को त्याग दिया, अर्थात् वह लाज त्याग कर अपने घर से बाहर निकल पड़ी। हे सुन्दर तथा प्रवीण सखि! तब से सभी

गोपियाँ प्रत्येक रूमय नन्द के दरवाजे का चक्कर काटने लगी। हे सिता! इस ब्रज मे कोई भी ऐसी युवती नहीं है जिसे आनन्द-सागर कृष्ण ने अपने प्रेम के वश में नहीं कर लिया है।

विशेष — श्रन्तिम पिनत में 'लटू नहीं' कीनी मुहायरे का भावमय प्रयोगः है।

तुलना—१. किती न गोवुल कुल-वयू, किहि न काहि निस्त दौन। कौनै तजी न कुल गली, है मुरती सुर-सीन॥' —विहारी

> २ 'सिंख मोही न मोहन को मुख देखि, सु ऐसी घी गोमुल को कुल की।'

—ब्रह्म कवि

#### सर्वया

वांकी घर कलगी सिर कपर वांमुरी-तान कट रस वीर के।
कुण्डल कान लसे रसखानि विलोकन तीर श्रनग तुनीर के।
डारि ठगीरी गयी चित चीरि लिए है सबै सुख सीखि सरीर के।
जात चलावन मो अवला यह कीन कला है भला वे अहीर के।।==॥
शब्दार्थ —कलगी —मृकुट। श्रनग =गामदेव। सीखि =मुखाना।

श्रयं — कृष्ण के सौन्दर्य का वर्णन करती हुई कोई गोपी अपनी सखी से कहती है कि वह अपने सिर पर सुन्दर मोर-मुकुट घारण किये हुए है, वांसुरी में वह आनन्द से भरी हुई तान वजाता है। उसके कानों में फुण्डल शोभायमान है जिन्हें देखकर कामदेव के तूणीर के वाणो-जैसा अभाव पडता है, अर्थात मन काम-वासना के वशीभूत हो जाता है। ऐना कृष्ण मेरे ऊपर जाद डालकर मेरा मन चुरा कर ले गया है और उसने मेरे दारीर के सारे सुखों को नष्ट कर दिया है। फिर वह कृष्ण को सम्बोधित करते हुए कहती है कि हे अहीर के पुत्र ! इसमें तुम्हारी कौनसी वीरता है, जो तुम मुक्त अवना पर काम-वाण चलाते हो।

विशेष—१. 'वे' शब्द का प्रयोग प्रत्यिवक श्रात्मीयता का सूचक है। २. 'श्रवला' शब्द का सार्थक प्रयोग है, श्रतः परिकर श्रतकार है। सबैया

कीन की नागरि रूपकी स्रागरि जाति लिएँ सँग कीन की बेटी।
जाको लसै मुख चद-समान सु कोमल स्रँगिन रूप-लपेटी।।
जाल रही चुप लागि है डीठि सु जाके कहूँ उर बात न मेरी।
टोकत ही टटकार लगी रसखानि भई मनौ कारिख-पेटी।। ८६।।
काट्सर्थ — स्रागरि — भड़ार। लागि है डीठि — दृष्टि लग जाना। बात —
प्रणय करना। टटकार — तुरन्त, तत्काल। कारिख-पेटी — कालिख का सन्दूक।

श्रयं—जाती हुई राघा को देखकर कृष्ण एक गोपी से पूछते है कि यह युवती जो सौन्दर्य का भंडार है, जिसका मुख चन्द्रमा के समान सुशोभित है, सम्पूर्ण कोमल ग्रगो मे छिव लिपटी हुई है, किसकी स्त्री है, ? किसके साथ जा रही है ? किसकी पुत्री है ? यह सुनकर गोपी कहती है कि हे लाल ! चुप रहो । इसके हृदय को ग्रभी तक प्रणय की हवा नहीं लगी है, ग्रतः मुफे डर है, कि कहीं तुम्हारी दृष्टि इसे न लगा जाये । रसखान किव कहते है कि उसे टोकते ही वह तत्काल एक गई ग्रीर भय से इतनी स्याह पड गई मानो वह कालिख की सन्द्रक बन गई हो ।

विशेष-उपमा, उत्प्रेक्षा अलकार।

सवैया

मकराकृत कुँडल गुँज की माल के लाल लसै पग पॉवरिया।
बछरानि चरावन के मिस भावतो दै गयौ भावती भाँवरिया।
रसखानि विलोकत ही सिगरी भई वावरिया वज-डॉवरिया।
सजनी इहिंगोकुल मैं विष सो वगरायौ हे नद के सॉवरिया। ६०॥
बाह्यर्थ—मकराकृत — मकरकी म्राकृति ब्लि। पॉवरिया — जूती। मिस —
बहाने से। भावतो — प्रिय। भावती — सुहावनी। व्रज—डॉकरिया — व्रज—
बलाएँ। वगरायौ है — विखेर दिया है।

श्रर्थं — कोई गोपी अपनी सखी से कहती है कि हे सखि । कृष्ण के कानों से मकर की आकृति वाले कुंडल गले मे गुँजो की माला और पैरो मे जूतियाँ सुशोभित थी। वह प्रिय बछडो को चराने के वहाने से सुहावनी भावर दे गया। रसखान कहते हैं कि उसे देखते ही सारी ब्रज-वालाए पागल होगई। हे सजनी! ऐसा प्रतीत होता है कि नद कुमार कृष्ण इस गोक ल मे बिप बिखेर गया

है, जिसके कारण सभी वज-बालाएँ व्याकुल है। विशेष —हेतृत्प्रेक्षा ग्रलकार।

#### रूप-प्रभाव

#### सबैया

नवरग अनग भरी छिव सौ वह मूरित ऑखि गडी ही रहे।
वितया मन की मन ही मैं रहै घितया उर वीच अडी ही रहै।।
तबहूँ रसखानि सुजान अली निलनी दल बूँद पडी ही रहै।।
जिय की निहँ जानत ही सजनी रजनी अँसुवान लडी ही रहै।।
शब्दार्थ—नवरग = यौवन। अनग = कामदेव। घितया = प्रेम की घाते।
रजनी = रात ।

श्रर्थ—कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के प्रति अपने प्रेम को प्रक्ट- हुई कहती है कि हे सखि । कृष्ण का यौवन कामदेव की शोभा से भरा हुआ है; अर्थात् उनका रूप अत्यन्त मन मोहक है। उनकी यह मन मोहक मूर्ति सदैव आखी में समाई रहती है। उन्होंने जो मुजसे प्रेम भरी वाते की थी, वे मन-ही मन रह गई है; अर्थात् मैं किसी से उन्हें कह नहीं पाती । प्रेम की पाते हृदय के वीच अडी हुई है। रसखान कहते है कि हे सखि। फिर न्भी निलिंग के समूह पर वूदे पडी रहती है। हे सजनी । मेरे मन पर वया वीत रही हैं, इसे कोई नहीं जानता। मेरी आँखों में सारी रात आँसुओं की लंडी रहती है, अर्थात मैं रातभर कष्ण को स्मरण करके हरती रहती हूँ।

विशोष—१ रूप-प्रभाव का सजीव वर्णन है।
२ वियोग-वर्णन परस्परामुक्त है।
सबैया

मैन मनोहर ही दुख ददन है सूख क दन नद को नदा । कि वक विलोचन की अवलोकिन है दुख योजन प्रेम को फदा । जा को लख मुख रूप अनूपम होत पराजय कोटिक चदा । है रसखानि विकाड गई उन मोल लई सजनी सुखन न्दा ।। ६२ । । श्वा विषय मेन = कामदेव । दुखो को दूर करने वाले । सुख क दन = सुख देने वाले । नद को नदा = नन्द पुत्र कुटण ।

अर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण की शोभा और तज्जन्य प्रभाव

का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि ! वह नदपुत्र कष्ण कामदेव से भी आर्थिक मनोहर है, दुखों को दूर करने वाला है, सुख देने वाला है। उसका वक्त दृष्टि से देखना दुखों को दूर करके प्रेम के फर्दे में वाँच लेता है। कृष्ण का मुख इतना सुन्दर है कि उथे देख कर करोड़ो चन्द्रमा पराजित हो जाते है; अर्थात् उसके मुख की शोभा करोडो चन्द्रमाओं की शोभा से भी बढकर है। हे सजनी! मैं तो सुख देन वाले कष्ण ने मोल ले ली हूँ और मैं उनके हाथों में विक भी गई हूँ। अर्थात् कष्ण के प्रति अनुरक्त हो गई हूँ।

#### सबैया

सोहत है चँदवा सिर मोर के तैसिय सुन्दर पाग कसी है।
तैसिय गोरज भान विराजित जैसी हिये वनमान नसी है।।
रसखानि विलोकत वौरी भई दृगमू दि कै ग्वानि पुकारि हसी है।
खोलि री नैननि, खोनों कहा वह मूरित नैनन मॉफ बसी है।। ६३।।

शब्दार्थ—गोरज=गोग्रो के द्वारा उडाई गई धूल। लसी है=सुशोभित है। बौरी=पागल।

श्रयं — कोई गोपी कृष्ण के सौन्दर्य का वर्णन ग्रपनी सखी से करती हुई कहती है कि हे सखि! जिस प्रकार कृष्ण के सिर पर मोर-मुकुट सुशोभित है, वैसे ही उनके सिर पर सुन्दर पगड़ी भी सुशोभित है। वैसे ही उनके माथे पर गोरज तथा हृदय पर बनमाल शोभा प्राप्त कर रही है। हे सखि! मैं तो उस ग्रानन्द-सागर कृष्ण को देखकर पागल ही हो गई। यह कहकर वह गोपी ग्रपने नेत्रों को बन्द कर तथा करूण भाव को प्रकट करने वाले शब्दों का उच्चारण करके हसी पड़ी। इस घटना को देखकर उसकी सखी ने कहा—ग्रदी ग्रांखें तो खोल। उसने उत्तर दिया—मैं ग्रांखें नहीं खोल सकती, वयोंकि उस कृष्ण की सुन्दर मूर्ति मेरी ग्रांखों में ही वसी हुई है। यदि ग्रांखें खोल दी तो डर लगता है कि कहीं वे उनमें से निकल न जाये।

विशोष — अन्तिम पित में गोपी नेन नहीं खोलती। इसका एक कारण यह भी हो सकता है कि स्त्री यह नहीं चाहती कि जिससे वह प्रेम करती है, उसे अन्य स्त्री भी प्रेम करे। उसे विश्वास है कि यदि उसकी आँखों में वसी हुई कृष्ण की छिव को उसकी सखी ने देख लिया तो वह अवश्य उनसे प्रेम

करने लगेगी। इसीलिए वह वह ग्रपनी ग्राँखो को नही खोलती। सवैया

सुनि री । पिय मोहन की वितयाँ अति ढीठ भयौ निह कानि करें।
निसि वासर श्रौसर देत नहीं छिनहीं छिन द्वार ही श्रानि श्ररें।।
निकसी मित नागरि डौडी वजी बज मडल में यह कौन भरें।
श्रव रूप की दौर परी रसखानि रहें तिय कोऊ न माँभ घरें।।६४॥
शब्दार्थ — पिय — प्रिय। ढीठ — घृष्ट। कानि — लज्जा। निसि वासर —
रात-दिन। रौर — शोर।

प्रयं—कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के सौन्दर्ग का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि । सुनो, कृष्ण की वाते अत्यन्त प्रिय होती है, पर वह बहुत घृष्ट है और किसी भी प्रकार की लज्जा नहीं करता। वह मुभे कभी भी अवसर नहीं देता, बिल्क रात-दिन प्रत्येक क्षण मेरे द्वार पर आकर अड़ जाता है। हे नारियो। घर से वाहर मत निकलो, क्योंकि समूचे ब्रज मे कृष्ण की घृष्टता का ढोल वज रहा है, अत ब्रज मे नारियो को अपने दिन काटने कठिन हो रहे है। रसखान कहते है कि अब तो सारे ब्रज मे कृष्ण के रूप का शोर मचा हुआ है, इसीलिए सारी स्त्रियाँ उसे देखने को इतनी उत्सुक रहती है कि कोई भी अपने घर मे नहीं ठहरती।

#### सवैया

रग भर्यौ मुसकात लला निकस्यौ कल कुन्जन ते सुखदाई।
मै तबही निकसी घर ते तिक नैन विसाल की चोट चलाई।।
घूमि गिरी रसखानि तबै हरिनी जिमि बान लगै गिरी जाई।
टूटि गयौ घर को सब बघन छूटिगौ ग्रारज लाज बडाई।। ६५।।
शब्दार्थ — रग — प्रेम । कल — सुन्दर । ग्रारज-लाज — ग्रार्य घर्म की लज्जा।

श्चर्य — कृष्ण से भेट होने पर गोपी की क्या दशा हुई, इसी का वर्णन करती हुई वह अपनी सखी से कह रही है कि हे सखि! जब प्रेम से मुसकराता हुआ कृष्ण सुख देने वाले सुन्दर कुंजन मे बाहर निकला तो सयोग से मैं भी तभी अपने घर से निकली। मुभे देख कर उसने मुभ पर अपने विशाल नेत्रों से चोट चलाई। मै उस चोट को सहन न कर सकी और जिस प्रकार वाण लगने पर हिरनी चक्कर खा कर पृथ्वी पर गिर पडती है, उसी प्रकार मै भी अपनी

न्सुधि-बुधि भूल कर पृथ्वी पर गिर पडी। घर की मर्यादा के सारे बंधन टूट नाये और आर्य धर्म की लज्जा का वडप्पन भी छूट गया; अर्थात् मैं अपने वश की मर्यादा और नारी-सुलभ लज्जा को त्याग कर कृष्ण की ओर देखती रही।

सबैया

खंजन नैन फेंदे पिंजरा छिब नाहि रहे थिर कैसे हुँ भाई।
छूटि गई कुलकानि सखी रसखानि लखी मुसकानि सुहाई।।
चित्र कढे से रहे मेरे नैन न बैंन कढ़े मुख दीनी दुहाई।
कैसी करी कित जाऊँ ग्रली सब बोलि उठँ यह वावरी ग्राई।। ६६।।
शब्दार्थ —खजन नैन —खंजन रूपी नेत्र। थिर—स्थिर। कुलकानि —
जुल की मर्यादा। कढे से —ग्रकित से।

प्रथं — कोई गोपी अपनी प्रेमावस्था का वर्णन अपनी सखी से करती हुई कहती है कि मेरे खन्जन रूपी नेत्र कृष्ण के शोभा रूपी पिजडे से बन्दी हो गये हैं। हे सिख ! ये किसी भी प्रकार स्थिर नही रहते। बार-बार नरबस कृष्ण की छिब को देखने की लालसा में उसी की ओर दौडते रहते हैं। हे सिख ! जब से मैने आनन्द सागर कृष्ण की मनोहर मुसकराहट देखी है, तबसे मैंने अपने कुल की मर्यादा को भी छोड़ दिया है। मेरे ये नेत्र, सदैव अपलक रहने के कारण, चित्र में अकित से बने रहते है। प्रयत्न करने पर भी मुख कोई शब्द नहीं निकलता। हे सिख ! तुम्ही बताओं कि मैं क्या करूँ, किघर जाऊँ, ज्वयोंकि मैं जिघर जाती हूँ उसी ओर लोग कहते है कि वह पगली आ उर्यई है।

विशेष-प्रेमावस्या का सजीव एवं मार्मिक वित्रण है।

# कुंज लीला सबैया

 श्रचानक मिलना। वृडि = इवना। डोरि लियौ = वाँघ लिया।

श्चर्यं — कोई गोपी कृष्ण से मिल कर गई है। उसी का वर्णन करती हुई वह ग्रपनी सखी से कह रही है कि हे सखि । मैं ग्राज प्रातः जब कु ज गली से तिकली तो ग्रचानक कृष्ण से भेट हो गई। हे सखि! कृष्ण के मुख की मुसकान मे भेरा मन इतना ग्रधिक डूब गया कि वह उस मुसकान की छिव पर से हटाने पर भी नहीं हटा। उस मुसकान ने मेरे नयनों को वाध लिया, चित्त को चुरा लिया ग्रीर प्रेम का गहरा फन्दा डाल दिया। तुम्ही वताग्रो, ग्रव मैं क्या करूँ। मेरे चित्त मे वसा हुग्रा कृष्ण कैसे बाहर निकल सकता है? उस ग्रानन्द सागर कृष्ण के सौन्दर्य ने मेरे सारे शरीर को घर लिया है।

कहने का भाव यह है कि कृष्ण के साथ हुग्रा मिलन ग्रीर तज्जन्य सुँखः भुलाने से भी नही भुलाया जा रहा है।

#### सोरठा

देस्यौ रूप ग्रपार, मोहन सुन्दर स्याम को।

वह ज़जराज कुमार, हिय जिय नैनिन में बस्यौ ।। ६ ।।

शब्दार्थ — मोहन — मोहने वाला। हिय-हृदय। जिय — मन।

श्रर्थ — कोई गोपी ग्रपनी सखी से कृष्ण की छिव का वर्णन करती हुई कहती है कि मैंने मोहने वाले सुन्दर कृष्ण का जब से ग्रपार रूप देखा है,
तबसे वह ज़जराज कुमार मेरे हृदय मे, मन मे ग्रौर ग्राँखों में वसाः
हुआ है।

# नटखट कुष्ण कवित्त

य्रन्त ते न ग्रायो याही गाँवरे को जायौ,

माई वाप रे जिवायौ प्याइ दूध वारे वारे को ।

सोई रसखानि पहिचानि कानि छाँडि चाहै,

लोचन नचावत नचैया द्वारे द्वारे को ।

मैया की सौ सोच वछू मटकी उतारे को न,

गोरस के ढारे को न चीर चीरि डारे को ।

यहै दुख भारी गहै उमर हमारी माँभ,

नगर हमारे ग्वाल वगर हमारे को ॥ ६६ ॥

शादार्थ - ग्रन्त मे = ग्रीर किसी जगह से। गाँवरे को = गाँव का ही। लोचन = ग्रॉख । सौ - सौगन्ध । चीरि = फाडना । वगर=घर ।

श्रर्थ - कोई गोपी कृष्ण की भर्त्सना करती हुई कह रही है कि हे कुष्ण ! तम और किसी जगह से नहीं ग्राये हो। तुम्हारा जन्म हमारे इसी गाँव मे हुम्रा है। वचपन मे हमने तुम्हे दूध पिला-पिला कर माँ वाप की तरह पाला है। उसी पहिचान भ्रौर मर्यादा को तुम छोडना चाहते हो, तुम बचपन मे द्वार-द्वार पर नाचा करते थे ग्रीर ग्रव हमारे सामने ग्रपनी ग्राखे नचा रहे हो। तुम्हे तुम्हारी माँ की सौगन्घ है, यदि तुमने हमारी मटकी उतारी तो । हमे न तो अपनी इस मटकी के उतर जाने का सोच है, न गोरस के निकल जाने का भीर न अपने वस्त्रों के फट जाने का। हमें केवल यहीं दूख है कि तुम हमारे ही गाँव के और हमारे ही घर के होकर हमारा रास्ता रोक लेते हो और हमे तंग करते हो।

पाठान्तर — इस कवित्त की तीसरी पंक्ति का यह रूप भी मिलता है — 'सो तो रसखान पहिचान हू न मानत है' सबैया

एक ते एक लौ कानन मै रहे ढीठ सखा सब लीने कन्हाई। श्रावत ही हौ कहाँ लौ कहौ कोउ कैसे सह श्रति की श्रधिकाई।। खायौ दही मेरो भाजन फोर्यौ न छोडत चीर दिवाएँ दूहाई। सौह जसोमति की रसखानि ते भागे मरू करि छटन पाई।। १००॥

शब्दार्थ-एक तें एक लौ=एक से एक बढकर। ढीठ=शरारती। सौह = सौगन्ध । मरु करि = कठिनता से ।

स्रथं - कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण की दिघलीला का वर्णन करती हुई कहती है कि कृष्ण एक से एक वढ कर शरारती साथियों को लेकर बन मे रहता है। उनकी शरारत की बात कहाँ तक कहूँ, और कोई किस प्रकार उनकी शरारत की ग्रति को सहन कर सकती है कि किसी भी गोपी के ग्राते ही वे उसे तंग करने लगते है। उन्होंने मेरी दही खा ली, मेरा मटका फोड दिया ग्रौर श्रनेक प्रकार की दुहाई देने पर भी मेरे वस्त्रों को पकड़े रहा। रसखान कहते है कि जब मैने उसे यशोदा जी की सीगन्ध खिलाई तो वे भागे ग्रीर मै वडी-कठिनता से उनसे छूट पाई।

#### सबैया

श्राज महूँ दिव वेचन जात ही मोहन रोकि लियो मग श्रायो । मॉगत दान मे श्रान लियो सु कियो निलजी रस जोवन खायो ।। काह कहूँ सिगरी री विथा रसखानि लियो हिस के मुसकायो । पाले परी में श्रकेली लली, लला लाज लियो सु कियो मनभायो ।।१०१।

शब्दार्थ — निलजी — लज्जा-रहित । सिगरी — सारी । विथा — व्यथा । श्रर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से कह रही है कि हे सखि ! आज जब मैं चही वेचने के लिए जा रही थी तो कृष्ण ने आकर मेरा रास्ता रोक लिया । उसने दही का दान मागा, किन्तु उस दान के बदले मे उसने मुफे लज्जा-रहित करके यौवन रस का आनन्द लिया । हे सखि ! मैं अपनी समस्त व्यथा का क्या वर्णन करूँ, आनन्द सागर कृष्ण ने हँस-हँस कर मेरा यौवन दान लिया । मैं अपनेती ही उसे मिल गई थी, अत मै कुछ कर भी नही सकती थी । उसने मेरी लज्जा ले ली और जो चाहा वही किया ।

विशेष—१ भावो की सम्मानित ग्रभिव्यक्ति प्रशंसनीय है। २. ग्रंतिम पिनत मे अनुप्रास ग्रलंकार है।

#### सवैया

पहले दिघ लै गई गोकुल मे चल चारि भए नटनागर पै।

रसलानि करी उनि मैनमई कहै दान दे दान खरे ग्रर पै।।

नल तें सिख नील निचोल लपेटे सखी सम भांति कँपे डर पै।

मनौ दामिनि सावन के घन मे निकसे नही भीतर ही तरपै।।१०२॥

शब्दार्थ —चाव = ग्राँख। मैनमई = प्रेम से परिपूर्ण। दामिनी = विजली।

ग्रर्थ — दानलीला का वर्णन करती हुई एक गोपी ग्रपनी सखी से कह

रही है कि पहले मैं गोकुल मे दही ले गई। वहाँ मुभे कृष्ण मिल गये जिनसे

ग्राँखे चार हुईं। उन्होने मुभे प्रेम परिपूर्ण कर दिया ग्रौर दही के दान के
लिए ग्रडकर खडे हो गये। मेरी सारी सिखर्यां सिर से पैर तक ग्रपने नीले

वस्त्र को लपेटे हुए डर से काँप रही थी। वस्त्रो मे लिपटा हुग्रा उनका सौन्दर्य

ऐसा प्रतीत होता था, मानो सावन मे उमडे हुए वादल मे से विजली की द्युति

च निकलने के कारण ग्रन्दर ही ग्रन्दर तडप रही हो।

विशेष — उत्प्रेक्षा ग्रलकार।

#### पाठान्तर\_\_\_

पहिले दिध लै गई गोकुल मे चल चार भए नटनागर पै। रसखान करी उन चातुरता कहै दान दे दान खरे ग्रर पै॥ नख ते सिख लौ पट नील लपेटि लली सब भॉति कैपे डर पै। मनु दामिनी साँवन के घन मे निकसे नहि भीतर ही तरपै॥

#### सबैया

दानी नए भए मॉगत दान सुने जु ै कंस तो वॉधे न जैही ।
रोकत हो वन मे रसखानि पसारत हाथ महा दुख पैही ।
टूटे छरा बछरादिक गोधन जो घन है सु सबै पुनि रेही ।
जै है जो भूषन काहू तिया को तो मोल छलाके लला न बिकेंहो । १०३॥।
शब्दार्थ—दानी—कर वसूल करने वाले । सुने जु पे कस तो वाँधे न
जैहो —यदि कस सुन लेगा तो क्या बन्दी नही बना लिए जाग्रोगे ? अर्थात् यहजानकर कि तुम उसकी प्रजा को तग करते हो, कंस तुम्हे बन्दी बना लेगा ।
छरा—गुँजा की माला । छला—छल्ला, अर्गूठी ।

श्रयं—दही के लिए जबरदस्ती करते हुए कृष्ण को भय दिखाती हुई कोईगोपी कहती है कि हे कृष्ण ! यह सुनकर कि तुम नये कर वसूल करने वाले
भपने श्राप ही वन गए हो, कस तुम्हे पकडवा कर बन्दी बना लेगा। तुम बन
मे हमारा मार्ग रोककर हमारे सामने दही के लिए हाथ फैलाते हो, इस प्रकार
की याचक वृत्ति से तुम्हे बहुत श्रधिक दुख भोगना पड़ेगा। इस छीना-भपटी
मे यदि किसी गोपी की गुँज की माला टूट गई तो उसकी क्षति-पूर्ति के लिए
तुम्हारे पास जो वछडा श्रादि घन है, वह सबका सब देना पड़ जायेगा। श्रीर
यदि संयोगवश किसी गोपी का कोई श्राभूषण टूट गया तो उसके एक छल्ले
के मूल्य मे ही तुम्हे विक जाना पड़ेगा।

वुलना—'चेरी न तेरी न तेरे वबा की मै घेरी गली मे का पैर लडैहसी। जो तुम चाहत चाखन माखन सो तुम माखन नेकु न पैही। क स के राज मे धूम नहीं विर ग्राई वबा की सौ वून्द न देही। टूर्टगी हार हजार को तौ तुम नन्द जसोदा समेत विकैहो।।

# सवैया

छीर जो चाहत चीर गहैं एजू लेउ न केतिक छीर अचेही विस्त माखन के मिस माखन माँगत खाउ न माखन केतिक खैही । जानित ही जिय वी रसखानि सु काहे की एतिक वात बढेही । गोरस के मिस जो रस चाहन सो रस कान्हजू नेकु न पैही ॥ १०४ ॥ जाव्सर्थ — छीर — क्षीर, दूघ । अचेही — पीओ । एतिक — उतनी । जारस — दही । रस — आनन्द, इन्द्रिय, सुख । नेकुन — तनिक भी ।

श्रर्थ — कोई गोपी कृष्ण से कह रही है कि हे कृष्ण ! तुम मेरा चीर पकड़ कर जो दूध माँग रहे हो, तो लो । देखती हूँ तुम कितना दूध पी जाग्रोगे। चाखने के वहाने से जो मक्खन तुम माँग रहे हो तो लो ग्रौर जितना चाहो उतना खालो । लेकिन मैं तुम्हारे मन की वात जानती हूँ, इसलिए क्यो इतती बढ़ा रहे हो । तुम दही के वहाने से जो इन्द्रिय-सुख चाहते हो, वह तुम्हे तिनक भी नहीं मिलेगा ।

नुलना-१. 'जो रस चाहो सो रस नाही गोरस पियहुँ श्रघाय ।'

-सरदास

२. 'गोरस के मिस डोलती, सो रस नेकु न देइ ।'

रहीम

३. 'गोरस बाहत फिरत हौ, गोरस चाहत नाहिं ।''

–विहारी

#### सवैया

लगर छैलहि गोकुल मैं मग रोकत संग सखा दिग तै है।
जाहि न ताहि दिखावत ग्रांखि सु कौन गई ग्रव तोसो करे हैं।
हाँसी मे हार हट्यौ रसखानि जु जौ कहूँ नेकु तगा टुटि जै है।
एकि मोती के मोल लला सिगरे वर्ज हाटिह हाट विके हैं।। १०४।।
ज्ञाब्दार्थ —लगर —प्रेमी। दिग —पास। गई —परवाह, चिन्ता।
ग्रथं —गोपी कृष्ण की भत्सेना करती हुई कहती है कि यह सच है कि तुम
प्रेमी ग्रीर छैला वनकर गोकुल में हमारा रास्ता रोक लेते हो, व्योकि तुम्हारे
पास तुम्हारे बहुत से साथी हैं, लेकिन हमे ग्रपनी चाले दिखाने की कोई जरूरत

च्याख्या भाग २२३

नुमने हँसी-हँसी मे मेरा हार ले लिया है, लेकिन घ्यान रखो, यदि इसका जर सा भी घागा टूट गया तो सिर्फ इसके एक मोती के लिए तुम सारे बज के खाजार में बिकते फिरोगे।

सबैया

काहु को माखन चाखि गयौ ग्ररु काहू को दूघ दही ढरकायौ। काहू को चीर लें रूख चढ्यौ ग्ररु काहूको गुजधरा छहरायौ। मानै नही बरजे रसखानि सु जानियै राज इन्है घर ग्रायौ। ग्राव री बूक्षे जसोमित सो यह छोहरा जायौ कि मेव मगायौ।। १०६। शब्दार्थ—ढरकायौ विखेर दिया। गुजछरा च गुंजो की माला। छह-रायौ = तोड़ दी। बरजे = रोकने पर मेव = लूट मार करने वाला।

श्रयं — कृष्ण की शरारतो से तग श्राकर गोपियाँ परस्पर उपालम्भ देती हुई कहती है कि यह कृष्ण हमें बहुत तग कर रहा है। किसी का मक्खन छीनकर उसे खा लिया, किसी की दही विखेर दी श्रीर दूध बिखेर दिया। किसी का वस्त्र लेकर पेड पर चढ गया। किसी की गुजो की माला तोड दी। रसखान कहते है कि रोकने पर भी यह अपनी श्रादतो से वाज नहीं श्राता। ऐसा जान पडता है कि इन्हीं के घर का राज्य श्रा गया हो। हे सिखयो! अग्रायो, श्रीर यशोदा जी से यह चलकर मालूम करे कि तुमने यह पुत्र उत्पन्न किया है या लूटमार करने वाला मेव।

विशेष - कृष्ण जी विविध लीलाग्रो का भावपूर्ण वर्णन है।

### मुरली प्रभाव कवित्त

दूघ दुहयी सीरो पर्यौ तातो, न जमायी कर्यौ,
जामन दयौ सो घर्यौ घर्यौई खटाइगौ।

ग्रान हाथ ग्रान पाइ सवही के तव ही ते,

जब ही ते रसखानि तानिन सुनाइगौ। ज्योही नर त्यौहो नारी तैसीयै तरुन वारी,

कहिये कहा री सब ब्रिज बिललाइ गौ। ज्योही नर त्योही नारी तैसीय तरुन बारी.

कहिये कहा री सब ब्रज बिललाइ गौ। जानिये न माली यह छोहरा जसोमित को,

वाँसुरी वजाइ गौ कि विष बगराइ गौ ।।१०६।। शब्दार्थ — तातो — गर्म। जामन — दूघ को जमाने के लिए दही का जो

हिस्सा दूध में डाला जाता है, उसे जामन कहते हैं। पाइ=पाँव, चरण । रसखानि ग्रानन्द-सागर कृष्ण। वारी=युवती।छोहरा= पुत्र। बगराइ= विखेरना।

श्रर्थ—कृष्ण की वाँसुरी के प्रभाव का वर्णन कोई गोपी श्रपनी सखी से करती हुई कहती है कि हे सखि! जब कृष्ण ने वाँसुरी वजाई तो ब्रज की सारी व्ययस्था ही छिन्न-भिन्न हो गई। जो निकाला हुग्रा दूध गर्म था, वह ठंडा पड़ गया, इसीलिए वह जमाया न जा सका, क्यों कि वाँसुरी की घृनि को सुनकर दूध जमाने वाली गोपी दूध जमाना ही भूल गई। जिस गोपी ने दूध को जमाने के लिए उसमें जामन लगा दिया था, वह उसे उचित स्थान पैर रखना भूल गई, ग्रत वह रक्खा-रक्खा ही खट्टा हो गया। जब से ग्रानद-सागर कृष्ण ने वाँसुरी की मधुर ताने सुनाई है, तब से ब्रजवासियों के हाथ पेर श्रीर ही हो गये है, ग्रर्थात् उनके हाथ-पैर चलते ही नही। जो दशा श्रादमियों की है, वही दशा स्त्रियों की है, वही दशा स्त्रियों की है, वही दशा स्त्रियों की कहाँ एक वर्णन करूँ, वस इतना समभ लो कि सारा ब्रज ही व्याकुल हो गया। हे सखि! पता नही, यशोदा-पुत्र ने वाँसुरी वजाई थी या ब्रज में विष विखेरा था, जिसके कारण सारे ब्रज वासियों की कर्मण्यः श्रांवत ही नष्ट हो गई।

विशेष-सदेह अलंकार।

तुलना- 'ग्रान कहै ग्रान करै ग्रान हाथ पाइ भई,

म्रनंग के म्रनख दही न सुधि तिय मे। सीरो तान तातौ कर तातो जान सीरो करै,

दूध न जमायो जाइ नेह जम्यौ हिय मे ।'
— केशवः

#### कवित्त

जल की न घट भरें मग की न पग घरें,

घर की न कछु करें बैठी भर साँसु री।

एकें सुनि लोट गई एकें लोट-पोट भई,

एकिन के दृगिन निकसि आए आँसु री।

कहै रसखानि सो सबै ज़ज-बिनता विधि,

बिषक कहाय हाय भई कुल हाँसु री।

क्याख्या भाग २२५

करिय उपाय बास डारिय कटाय, नाहि उपजैगी वॉस नाहि बाजे फेरि बॉसुरी ॥१०८॥ शब्दार्थ- घट = घडा । विध = वध करके, मार करके।

स्रयं — कृष्ण की वांसुरी के अपूर्व प्रभाव का वर्णन करती हुई एक गोपी अपनी सखी से कहती है कि हे सखि ! कृष्ण ने जब वांसुरी बजाई तो सारे क्रज के काम बन्द हो गए। जो गोपियाँ यमुना नदी मे घुस कर पानी भरने वाली थी वे पानी मे खड़ी की खड़ी रह गई और अपना घडा न भर सकी। जो मार्ग मे आ रही थी, वे वही रुक गई, एक कदम भी आगे न रख सकी। जो घर मे थी, वे अपना सारा कार्य छोड़कर केवल लम्बे-लम्बे साँस भरने लगी। एक गोपी वांसुरी की घुनि को सुनकर तथा मूच्छित होकर पृथ्वी पर गिर गई, एक लोट-पोट हो गई, एक की आँसो से आँसू निकल आये। रसखान कहते है कि वह गोपी अपनी सखी से कहती ही गई कि कृष्ण तो सारी बज-नारियो का वघ करके बिषक वन गये और हम उसके प्रेम मे पड़-कर अपने कुल की हँसी का कारण वन गईं। अब तो यही उपाय करना चाहिए कि दुनिया के सारे वांसो को कटवा डालो। इससे न तो बांस रहेगा और न फिर वांसरी बनकर हमे व्यथित करेगी।

विश्लोष — १. कृष्ण की वाँसुरी.का प्रभाव-वर्णन म्रत्यन्त भावपूर्ण है। २. म्रतिम पनित में लोकोनित का सुन्दर प्रयोग है।

३. डा॰ भवानीशकर आशिक इस कवित्त को रसखानकृत नहीं मानते । अतः हमने इसे सदिग्ध छन्दों के ग्रन्तर्गत भी रखा है।

#### सव या

चद सो श्रानन मैन-मनोहर बैन मनोहर मोहत हो मन।
बक बिलोकिन लोट भई रसखानि हियो हित दाहत हो तन।।
मैं तव तै कुलकानि की मैड़ नखी जु सखी श्रव डोलत हो बन।
बेनु बजावत श्रावत है नित मेरी गली ब्रजराज को मौहन।।
शब्दार्थ — श्रानन — मुख। मैन — कामदेव। हित — प्रेम। कुल-कानि
की मैंड — कुल की मर्यादा की सीमा।

श्रर्थ—वाँसुरी के प्रभाव से कृष्ण के प्रति उत्पन्न प्रेम की बात एक गोपी अपनी सखी को वताती हुई कह रही है कि हे सखि! चन्द्रमा के समान सुन्दर मुख वाले, कामदेव के समान सुन्दर कृष्ण के मबुर वचनों ने मेरा मन मोह लिया है। उसकी वाँकी चितवन को देखकर मैं सज्ञा शून्य हो गई। म्रानन्द-सागर कृष्ण का मेरे हृदय में बसा हुम्रा प्रेम मेरे शरीर को जलाता है। मैंने तभी से कुल की मर्यादा की सीमा छोड़ दी है और म्रव कृष्ण को प्राप्त करने के लिए वन-वन डोल रही हूँ, क्योंकि वज के मन को मोहने वाला वजराज कृष्ण वाँसुरी बजाता हुम्रा प्रतिदिन मेरी गली म्राता है।

विशेष—'चद सो म्रानन' मे उपमा म्रीर 'मैन मनोहर' मे रूपक म्रलकार है।

#### सव्या

वॉकी विलोकिन रंगभरी रसखानि खरी मुसकानि सुहाई । वोलत वोल ग्रमीनिधि चैन महारस-ऐन सुनै सुखदाई ।। सजनी पुर-बीथिन मैं पिय-गोहन लागी फिरै जित ही तित घाई। वाँसुरी टेरि सुनाइ ग्रली ग्रपनाइ लई व्रजराज, कन्हाई ॥११०॥

शब्दार्थ — विलोकिन — दृष्टि । र गभरी — प्रेमपूर्ण । रसखानि — ग्रानन्द-सागर कृष्ण की । खरी — सुन्दर । वोल — वचन । ग्रमीनिधि — ग्रमृत का भंडार । चैन — ग्रानन्द । महारस-ऐन — श्रत्यन्त ग्रानन्द का भडार। पुर-वीथिन में — नगर की गलियों में । पिय-गोहन — कृष्ण के साथ।

श्चर्य — एक गोपी अपनी सखी से कृष्ण की वाँसुरी के प्रभाव का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख ! उस कृष्ण की दृष्टि प्रेमपूर्ण है, वह आनद का सागर है, उसकी सुन्दर मुस्कान मन को मोहने वाली हैं। वह अमृत-भड़ार से युक्त वचनो को कहता है; अर्थात् उसकी वाणी का माधुर्य अमृत के समान परमानन्द प्रदान करने वाला है। उसकी मचुर वाणी अत्यन्त आनन्द का भंडार है, जिसे सुनने से सुख प्राप्त होता है। हे सजनी ! नगर की गलियो मे समस्त वज वालाएँ कृष्ण के साथ-साथ लगी हुई है। वह जिधर भी जाता है, सभी गोपियाँ उधर ही दौड़ने लगती है। हे सखी । उस व्रजराज कृष्ण ने वाँसुरी की व्वित सुनाकर समस्त वज-वालाओं को अपने प्रेम के वशीभूत कर लिया है।

विशेष--अनुप्रास, यमक अलकार।

#### सबैया

डोरि लियौ मन मोरि लियो चित जोहि लियौ हित तोरि कै कानन।
कु जित ते निकस्यौ सजनी मुसकाइ कह्यौ वह सुन्दर ग्रानन।।
हो रसखानि भई रसमत्त सखी सुनि के कल बॉसुरी कानन।
मत्त भई बन वीथिन डोलित मानित काहू की नेकु न ग्रानन।। १११।।
शब्दार्थ—डोरि लियौ =वाँघ लिया। हित = प्रेम। कान = मर्यादा।
ग्रानन = मूख। कानन = बन। ग्रानन = बाघाएँ।

श्रर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण की गोभा का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि ! कृष्ण ने मेरे मन को वॉध लिया है, चित्त को चुरा लिया है, मर्यादा तोडकर मुभसे प्रेम जोड लिया है। हे सजनी ! वह अपने मुन्टर मुख पर मुस्कराहट लिए कुंजो मे से निकला। रसखान कहते है कि हे सिख चन मे उसकी मधुर वॉसुरी को सुनकर मैं रसमत्त हो गई। तभी से मैं उन्मत्त होकर वन-वन और गली-गली घूमती फिर रही हूँ और किसी भी प्रकार की खाषाओं को नहीं मानती ! अर्थात् अव मुभे किसी भी प्रकार की बाधा का उर नहीं रहा है।

#### सबैया

मेरो सुभाव चितैवे को माइ री लाल निहारि के बसी वजाई। वा दिन ते मोहि लागी ठगौरी सी लोग कहै कोई बाबरी ख्राई।। यो रसखानि घिर्यो सिगरो ब्रज जानत वे कि मेरो जियराई। जौ कोउ चाहै भलौ ख्रपनो तौ सनेह न काहू सो कीजियौ माई।। ११२।। शब्दार्थ —चितैवे को —देखने के लिए। निहारि के —देखकर। ठगौरी —जादू। जियराई —हदय।

ग्रर्थ — कोई गोपी ग्रपनी सखी से कहती है कि हे सिख ! मेरा स्वभाष चेखने के लिए, मुफ्ते देखकर, कृष्ण ने ग्रपनी वशी बजाई। उसी दिन से मुफ्त पर जादू-सा चल गया है। लोग मुफ्ते देखकर कहते है कि कोई पगली ग्रा गई है, ग्रर्थात् लोग मुफ्ते पगली समभते है। रसखान कहते हैं कि इस प्रकार सारे ज्रज के निवासी मुफ्ते घर लेते हैं। मेरे मन की या तो कृष्ण जानते है या मैं स्वय जानती हूँ। यदि इस जगत् मे कोई ग्रपना भला चाहता है तो उसे कभी भी किसी से प्रेम नहीं करना चाहिए।

#### सवैया

मोहन की मुरली सुनिक वह वौरि ह्वं ग्रानि ग्रटा चिंढ भांकी ।
गोप बडेन की डीठि बचाइ के डीठि सो डीठि मिली दुहुँ भाँकी ।।
देखत मोल भयो ग्रँखियान को को करें लाज कुटुम्ब पिता की ।
केंसे छुटाई छुटै ग्रटकी रसखानि दुहुँ की बिलोकिन बाँकी ।। ११३॥
शब्दार्थ —बौरी ह्वं —पागल होकर । बिलोकिन बाँकी —वक चितवन ।
ग्रथ —गोपी प्रेम का वर्णन करती हुई कोई गोपी ग्रपनी सखी से कह रह
है कि कृष्ण की मुरली की तान को सुन कर वह पागल होकर ग्रटारी पर चढ़
कर नीचे की ग्रोर भाँकी । ग्रन्य लोगो की निगाह बचाकर उसने कुष्ण से
निगाह मिलाई । दोनो की ग्राँखे मिली । ग्राँखे मिलते ही दोनो मे प्रेम हो गया
और उन्होने कुल की तथा पिता की लाज को तिलाजिल दे दी । रसखान
कवि कहते है कि उन दोनो की परस्पर मिली हुई बाँकी चितवन किस प्रकार
हटाने से हट सकती है ग्रथीत उन दोनो का प्रेम नही टूट सकता ।

सबैया

बसी वजावत ग्रानि कढ़ी सो गली में ग्रली ! कछु टोना सो डारे ।
हेरि चिते, तिरछी करि दृष्टि चली गयो मोहन मूठि सी मारे ॥
ताही घरी सो परी घरी सेज पै प्यारी न वोलति प्रानहुँ वारे ।
राधिका जी है तो जी है सबै न तो पीहै हलाहल नन्द के द्वारे ॥११४॥
घाव्यार्थ —टोना —जादू । हेरि — देखकर । मूठि सी मारे — मूठ सी मारकर । हलाहल — विष ।

स्पर्ध — प्रेम व्यथिता राधिका जी का वर्णन करती हुई कोई गोपी स्पर्मी सखी से कहती है कि हे सिख ! वॉसुरी को वजाता हुआ वह कृष्ण अचानक गली मे आ निकला और राधा पर कुछ जादू सा डाल गया । वह उसकी शोर देखकर घ्यान देकर और तिरछी निगाह करके मन को मोहने वाली मूठ सी मार कर चला गया; अर्थात् राधा पर अपना प्रेम जना कर और राधा के हृदय मे प्रेम की भागना जगाकर चला गया । वह प्यारी राधा उसी समय से सेज पर निश्चेट्ट होकर पड़ी हुई है । वह कुछ बोलती भी नही है तथा अपने आणो को न्यौछावर करने पर उताक है । हे सिख ! यदि राधा जी जीवित वच गई तो हम सवका जीवन है, यदि वह मर गई तो हम सभी नन्द के द्वारे

पर जाकर विष पी लेगी; श्रथित् उसके द्वारे पर जाकर आत्म-हत्या कर लेगी।

विशेष-१. जी है ती जी हैं, मे यमक ग्रलकार है।

२ 'न तो पी है हलाहल नन्द के द्वारे' में मन का सारल्य एवं दुढता निहित है।

जुलना चिते न जो वृषभान सुता दुख ह्वें ह्वें बडो इहि की सजनीन को । जाय के खाय परेगी सबे या ग्रहीर के द्वार पे हीर-कनीन को ।।

---श्रज्ञात

#### सबैया

कल कानिन कुण्डल मोरपखा उर पै बनमाल बिराजित है।

मुरली कर मै ग्रधरा मुसकानि-तरग महा छिब छाजित है।।

रसखानि लखे तन पीत पटा सत दामिनि सी दुित लाजित है।

विह वासुरी की धृनि कान परे कुलकानि हियो तिज भाजित है।।११५॥

शब्दार्थ — कल = सुन्दर। कानि = कानो मे। ग्रधरा = होठो पर।

मुसकानि-तरग = हसी की लहरे। छाजित है = शोभायमान है। सत दामिनि

की = सैकड़ो बिजिलयो की। दुित = खुित, शोभा। लाजित है = लिजित होता
है। कुलकानि = वश की मर्यादा। भाजित है = भागती है।

श्रर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण की शोभा तथा उनकी बांसुरी के अभाव का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि । कष्ण के कानों में सुन्दर कुण्डल, सिर पर मोर-पखो का मुकट और हृदय पर वैजयन्तीमाला सुशोभित है। उनके हाथ में वशी और होठो पर मुसकराहट की लहरें अत्यन्त शोभा आप्त करती है। रसखान किव कहते है कि उनके तन पर सुशोभित पीले वस्त्र को देखकर सैकडो विजलियों की शोभा लिज्जत होती है। उसी बाँसुरों की स्विन कानों में पडने पर अज-विताएँ अपने हृदय से वंश की मर्यादा छोड़ कर उसी और भागती है।

विशेष—अनुप्रास, रूपक और प्रतीप स्रलकर। सबैधा

काल्हि भटू मुरली-धुनि मे रसखानि लियौ कहुँ नाम हमारौ। ता छिन ते भई बैरिनि सास कितौ कियौ भॉकन देति न द्वारौ॥ होत चवाव बलाई सो म्राली री जो भरि म्राँखिन भेंटिये प्यारौ । वाट परी म्रव री ठिठनयो हियरे म्रटनयो पियरे पटवारौ ॥ ११६ ॥ शब्दार्थ — पटू — सखी । चवाव — वदनामी की चर्चा। जो भरि म्राँखिन — भ्राँखे खोलकर । वाट परी — रास्ता रुक गया। ठिठनयौ — रुक गया।

अर्थ — कोई गोपी कृष्ण के प्रति अपने प्रेम का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख ! आनन्द-सागर कृष्ण ने अपनी मुरली में मेरा नाम वजा दिया था। तभी से मेरी सासू मेरी वैरिन हो गई है, तथा प्रयत्न करने पर भी द्वार भाँकने नहीं देती, अर्थात् में अपने घर से बाहर निकलने का बहुत प्रयत्न करती हूँ, किन्तु मेरी सासू मुभे तिनक भी बाहर नहीं आने देती है। हे सिख ! यदि में कृष्ण को तिनक भी आँखें भर कर देख लेती हूँ तो इससे मेरी भारी बदनामी होती है। जब से कष्ण मेरे मन में बसा है, अर्थात् कष्ण से मुभे प्रेम हुआ है, तब से मेरा रास्ता और हृदय दोनो एक गये है, अर्थात् न तो मैं कहीं बाहर जा सकती हूँ और न अपने हृदय से कृष्ण को ही निकाल सकती हूँ।

विशेष—श्रन्तिम पंक्ति मे यमक श्रनकार है।
पाठान्तर—इस सर्वया की प्रथम पक्ति इस प्रकार भी मिलती है—
'एक समै मुरली धुनि मे रसखान लियो उन नाम हमारो।'
सर्वेषा

ग्राजु भटू इक गोपवघू भई वावरी नेकुन ग्रग सम्हारै।
माई सुधाइ कै टीना सो ढूँढिति सास सयानी-सयानी पुकारें।।
यो रसखानि घिरौ सिगरौ व्रज ग्रान को ग्रान उपाय विचारें।
कोऊ न कान्हर के कर ते विह वैरिनि वासिरया गिह जारें।।११७।।
शब्दार्थ —भटू —सखी। टोना — जादू। सयानी — टोना करने वाली ।
ग्रान को ग्रान — ग्रन्य-ग्रन्य प्रकार के। कान्हर के — कृष्ण के। गिह जारें — लेकर जलाता है।

श्रर्थ — कोई गोपी श्रपनी सखी से कृष्ण की वॉसुरी के प्रभाव का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख ! श्राज कृष्ण की वासुरी की घ्विन सुन कर एक गोप वधू पागल हो गई, उसे श्रपने श्रगो की सम्हालने का तिनक भी घ्यान नहीं रहा। उसकी सिखयाँ दौड़-दौड कर जादू करने वाली को ढूँड़ने लगी, उसकी सासु टोना करने वाली को पुकारने लगी। रसखान कहते हैं कि

इस प्रकार सारा ब्रज वहाँ भ्रा गया भ्रौर उस गोपवधू को चारो स्रोर से घेर लिया। सब नर-नारी अन्य-अन्य प्रकार के उपकार बताने लगे, लेकिन किसी की भी समक्त मे नहीं स्राया कि कष्ण के हाथ से उस वैरिन वाँसुरी को छीन कर जला दे, क्योंकि वह उसी का तो प्रभाव था, जिसके कारण वह गोप वधू पागल हो गई थी।

विशेष—वासुरी के प्रभाव का प्रभावोत्पादक वर्णन है।
पाठान्तर—इस सर्वया की द्वितीय पिक्त इस प्रकार भी मिलती है—
'मात अघात न देवन पूजत सास सयानो सयानो पुकारे ।'
मर्वेषा

कान्ह भए वस वाँसुरी के ग्रव कौन सिख ! हमको चिहिहै ।
निसद्योस रहें सग साथ लगी यह सौतिन तापन क्यों सिहिहै ।।
जिन मोहि लियों मन मोहन को रसखानि सदा हमको दिहिहै ।
मिलि ग्राग्रों सब सिख ! भागि चल ग्रव तो बज में बसुरी रहिहै ।।११८।।
शब्दार्थ — कान्ह — कृष्ण । चिहिहै — चाहेगा, प्रेम करेगा। निसद्यौस —
रात-दिन। तापन — दुखों को। दिहिहै — जलती है, दुख देती है।

अर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण की बासुरी के प्रति सौतिया-डाह प्रकट करती है कि हे सिख ! कृष्ण तो अब बासुरी के वश मे हो गये है, अतः अब हमे कौन प्यार करेगा ? अर्थात् कृष्ण तो केवल अपनी वाँसुरी को ही प्रेम करते है, वे हमसे प्रेम नहीं करेगे। यह बासुरी रात-दिन उनके साथ लगी रहती है, अतः यह सौतिया दुख हमसे नहीं सहे जाते। इस वाँसुरी ने दूसरों का मन मोहने वाले कृष्ण का भी मन मोह लिया है, इसीलिए यह हमें सदैव दुख देती रहती है। इस दुख से छूटने का तो केवल यही उपाय है कि सारी सिखर्यों इकट्टी होकर ब्रज से भाग चले, क्योंकि अब तो ब्रज में यह बासुरी ही रहेगी।

विशेष—१. नारी के सपत्नी-भाव की सुन्दर ग्रभिन्यित है।
२ 'मोहि लियों मन मोहन को' वाक्याश विशेष महत्वपूर्ण है।
चुलना—१. हम त्रज विसहैं तो वॉसुरी वसै न यह,
वासुरी बसाइ कान्ह हमे विदा दीजिए।

--- शेख श्रालम २. 'घुनि सुनाय चेटक भरी, सुधि नसाय चित चैन। बंसी गिरघर घर वसी, हम घर बसी रहै न॥'

-- अज्ञात

#### सर्वया

व्रज की विनता सब घेरि कहैं, तेरो ढारो विगारो कहा कस री।
ग्ररी तू हमको जम काल भई नैक कान्ह गही तौ कहा रस री।।
रसखानि भली विधि ग्रानि वनी विसवो नही देत दिसा दस री।
हम तो व्रज को विसवोई तजी वस री व्रज वेरिन तू वसरी।। ११६॥
शब्दार्थ — ढारौ — ढंग। जमकाल — मृत्यु।

प्रयं — कृष्ण प्रपनी वाँसुरी को बहुत प्रेम करते है। उसके प्रेम को देख-कर गोपियों के मन में उसके प्रति ईर्ष्या ग्रीर जलन की भावनायें उत्पन्त हो गई है। ग्रतः बज की सारी नारिया वासुरी को घर कर उससे पूछती हैं कि हे बांसुरी! हममें से किसने तेरा क्या विगाडा है जो तू हमारे लिए मृत्यु-काल के समान वन गई है? ग्रगर कृष्ण ने तुम्ने जरा सा छू लिया तो तुम्ने कौन सा भारी ग्रानन्द प्राप्त हो गया। रसखान कि कहते है कि गोपियाँ बाँसुरी से कहने लगी कि ग्रव तो हम इस परिणाम पर पहुँच गई हैं कि तू हमें यहाँ पर थोडे दिन भी नहीं वसने देगी। हमने तो ब्रज में रहना ही छोड़ दिया है, इसलिए हे वैरिन वाँसुरी, तू ही ग्रव ब्रज में ग्रानन्द से रह।

विशेष—१. इस कवित्त मे सौतभाव की सुन्दर ग्रभिव्यक्ति है।
२ ग्रन्तिम पंक्ति मे श्रनुप्रास का भावपूर्ण प्रयोग है।
तुलना—'मैंने छाड्यो वृज को री वसिवी, तू ही या वृज मे वंसी री।'
—स्रदास

#### सबैया

वजी है वजी रसखानि वजी सुनिक ग्रव गोपकुमारी न जी है। न जी है कोऊ जो कदाचित कामिनी कान में वाकी जुतान कुपी है।। कुपी है विदेस सदेस न पावति मेरी डव देह को मौन सजी है। सजी है तो मेरो कहा वस है सुतौ वैरिनि वासुरी फेरि वजी है।। १२०। शब्दार्थ — मैन = कामदेध।

श्चर्य — कृष्ण की वासुरी का प्रभाव-वर्णन करते हुए कवि रसखान कहते है कि कृष्ण की वासुरी वजने पर गोप-कुमारियों का जीवित रहना मुश्किल हो जाता है। जिस भी कामिनी के कानों में उस बशी की धुनि पडती है वह कदा-चित् जीवित ही नहीं रह जाती; श्चर्थात् वशी के माधुर्य में इतनी तन्मय हो जाती है कि वह स्वय को ही भूल जाती है। किसी-किसी गोपी के मन में विरह की इतनी प्रवल वेदना जागृत हो जाती है कि वह ग्रपने मन में कुपित होकर कहने लगती है कि प्रियतम कितना बुरा है जो विदेश में रह रहा है, 'पर उसने ग्रभी तक ग्रपना कोई भी सदेश नहीं भेजा, मेरे सारे शरीर में तो ग्रव कामदेव का सचार हो गया है, ग्रथात मन में मिलन की उत्कठा बहुत ग्राधिक वह गई है। इस पर यह वैरिन वाँसुरी बजकर उस विरह वेदना को न्योर भी ग्राधिक उत्तेजित कर देती है। इसमें मेरा कोई वश नहीं है।

विशेष—१. सिंहावलोकन ग्रलकार का भावपूर्ण प्रयोग है।
२. 'तान कुँपी है' मे भावोत्कर्षक शक्ति है।
चुलना—'कीज कहा राम ग्रव जैए केहि ठाम ऐ री,
फेरि वह वैरिन वजी है वन वासुरी।'
—हिजदेव

#### सवैया

मोर-पखा सिर ऊपर राखिही गुंज की माला गरे पहिरोगी। स्रोढि पितम्बर लैं लकुटी वन गोधन ग्वारिन सग फिरोगी।। भाव तो वोहि मेरो रसखानि सो तेरे कहे सब स्वाँग करौगी। या मुरली मुरलीधर की ग्रधरान धरी ग्रधरा न घरौगी।।१२८।।

शब्दार्थ — मोर पखा — मोर-मुकुट । पितम्बर — पीला वस्त्र । भावतो — किया । अधरा — स्वोठ । अधरा — नीचे ।

अर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से कहती है कि हे सखि! मै मोर-मुकुट को अपने गिर के ऊपर पहनूँ गी, गुजो की माला मै पहनूँ गी। पीला वस्त्र ओढ कर और हाथ मे लाठी लेकर तथा ग्वालिन बनकर बन बन मे गायो के पीछे फिल्गा। कृष्ण मेरा प्रिय है और उसे प्राप्त करने के लिए तेरे कहने से सारा स्वांग भर लूंगी, किन्तु कृष्ण की मुरली को, जो वे ओठो पर रक्खे रहते हैं, नीचे नही घर्ल्गा।

विशेष-ग्रतिम पनित मे यमक ग्रलकार है।

# कालिय दमन कवित

श्रापनो सो ढोटा हम सब ही को जानत है, दोऊ प्रानी सब ही के काज नित घावही। ते तो रसखानि श्रव दूर ते तमासो देखें,
तरनितनूजा के निकट नींह श्रावही।
श्रान दिन बात श्रनिहतुन सो कही कहा,
हितू जेऊ श्राए ते ये लोचन दुरावही।
कहा कही श्राली खाली देत सब ठाली, पर
मेरे बनमाली को न काली तें छुरावही।।१२२॥

शब्दार्थं —ढोटा — पुत्र । तरनितनू जा — यमुना । ग्रनिहतुन — बुरी  $\mathbf{b}$  हितू — मित्र । वनमाली — कृष्ण ।

भ्रयं — यशोदा अपनी सखी से कालिय-दमन का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! हम (नद और यशोदा) दोनो सभी गोपो को अपना-सा ही पुत्र समभते है और दोनो प्रतिदिन दूसरो के काम को दौड आते है; अर्थात् सदैन दूसरो की सहायता मे तत्पर रहते है। रसखान कहते हैं कि वे ही लोग जिनकी हमने सदा सहायता की, अब दूर से ही तमाशा देख रहे हैं। कोई भी यमुना के निकट नही आता। न जाने किसी दिन हमने किससे क्या बुरी बात कह दी कि जो मित्र थे, वे भी अब आँखे चुरा रहे है; अर्थात् कोई भी कृष्ण की सहायता के लिए आगे नही बढ रहा है। हे सखि! मे तुमसे क्या कहूँ। वैसे तो सब लोग कार्य-निवृत्त है, पर मेरे कृष्ण को कोई भी कालिय नाग से नहीं छुडा रहा है।

विशेष — यशोदा की भययुक्त ब्रातुरता का स्वाभाविक वर्णन है।

पाठान्तर — इस कवित्त की पाँचवी ब्रौर छठी पक्ति इस प्रकार भीऽ

मिलती है—

'ग्रदिन परे ते श्रनिहतू सब भये लोग, यहै तो श्रजोग देखि लोचन दुरावही।'

#### सव या

लोग कहैं व्रज के रसखानि अनदित नंद जसोमित जू पर ।
छोहरा आजु नयो जनम्यौ तुम सो कोऊ भाग भर्यौ निह भू पर ।।
वारि कै दाम सँवार करी अपने अपवाल कुचाल ललू पर ।
नाचत रावरो लाल गुजाल सो काल सो व्याल-कपाल के ऊपर ।१२३।
शब्दार्थ — छोहरा — पुत्र, कृष्ण । दाम — धन । अपचाल कुचाल — दुदिन ।

लल पर =कष्ण पर । व्याल-कपाल = नाग का सिर।

ग्रथं — कृष्ण को कालिय नाग के सिर पर नृत्य करते हुए देखकर त्रज के लोग ग्रानदित नन्द ग्रीर यशोदा से कहते है कि तुम्हारे पुत्र ने ग्राज नया जन्म लिया है, ग्रत इस भूमडल पर तुम जैसा कोई भाग्यशाली नहीं है। तुम घन का दास देकर तथा उसे कृष्ण पर त्यौछावर करके ग्रपने दुदिनों को नष्ट कर लो। ग्रव चिन्ता की कोई बात नहीं है, क्योंकि तुम्हारा पुत्र कालिय नाग के सिर के ऊपर नाच रहा है; ग्रर्थात् इसने नाग को पूर्णतया ग्रपने वश में कर लिया है।

विशेष —तत्कालीन सामाजिक परम्पराम्रो की श्रीर सकेत इस सर्वया मेः दिष्टिगोचर होते है।

वुलना— 'जनम को चाली ऐरी प्रद्भुत है ख्याली म्राजु,

काली की कनाली पै नचत वनमाली है।'

--पद्माकर

# चीर हरण सबैया

एक समैं जमुना-जल मैं सब मज्जन हेत धसी व्रज-गोरी।
 त्यौ रसखानि गयौ मनमोहन लैं कर चीर कदम्ब की छोरी।।
 न्हाइ जबैं निकसी बिनता चहु ग्रोर चितें चित रोष करो री।
 हार हिये भिर भावन सो पट दीने लला बचनामृत बोरी।।१२५॥
 शब्दार्थ — मज्जन हेत — न्हाने के लिए। छोटी — चोटी। रोष — क्रोध।
 वचनामृत — ग्रमृत जैसे मुखद बचन। बोरी — इब गईं।

ग्रर्थ — चीरहरण लीला का वर्णन करते हुए रसखान किन कहते है कि एक समय की वात है कि सब बज की स्त्रियाँ न्हाने के लिए यमुना के जल में उतरी। तभी उनके वस्त्रों को लेकर श्रीकृष्ण कदम्ब वृक्ष की चीटी पर चढ गये। स्नान करके जब वे स्त्रियाँ वाहर निकली श्रीर चारों श्रोर देखने पर भी अपने वस्त्रों को न पा सकी तो ऋढ़ हो गई। जब उन्होंने अपनी हार स्वीकार कर ली तो श्रनेक प्रकार के प्रेमपूर्ण भावों से भरकर कृष्ण ने उनके वस्त्र लौटा दिये श्रीर उनसे जो प्रेमपूर्ण वाते की, उनके श्रमृत जैसे सुखद बचनों को सुनकर सारी स्त्रियाँ श्रानन्द में हुव गई।

#### प्रेमासक्ति

#### सवैया

प्रान वही जु रहै रिभि वा पर रूप वही जिहि वाहि रिभायो । सीस वही जिन वे परसे पद अक वही जिन वा परसायो ।। दूव वही जु दुहायो री वाही दही सु सही जु वही ढरकायो । और कहाँ लो कहीं रसखानि री भाव वही जु वही मन भायो ॥१२४॥

#### शब्दार्थ - सरल है।

प्रयं — कोई गोपी प्रपनी सखी से कहती है कि वे ही प्राण हैं जो कृष्ण पर रीफ जाये, वही रूप है जो कृष्ण को रिफाले। वही सिर है जो कृष्ण के चरणों का स्पर्श करे, हृदय वही है जिससे कृष्ण का स्पर्श किया गया हो। वहीं दूध है जो कृष्ण ने दुहा है, वहीं दहीं है जो उसने विसेरी हैं। रसखान किंव कहते हैं कि ग्रीर कहाँ तक कहूँ, भाव भी वहीं है जो कृष्ण को ग्रच्छा जगता है।

कहने का अभिप्राय यह है कि इन्द्रियों की और भावों की सार्थकता तभी है जब वे कृष्ण को या तो अपनी और आकृष्ट कर सके, अथवा उसकी और आकृष्ट हो जाये।

#### सवैया

देखन की सखी नैन भए न सबै तन श्रावत गाइन पाछै।
कान भए प्रति रोम नहीं सुनिये की श्रमीनिधि वोलिन श्राछै।।
ए सजनी न सम्हारि भरै वह वाँकी विलोकिन कोर कटाछै।
भूमि भयौ न हियो मेरी श्रली जहाँ हिर खेलत काछनी काछै॥१२६॥
शब्दार्थ — श्रमीनिधि = श्रमृत-सागर। कटाछै = कटाक्ष। श्राली = सखी।
श्रर्थ — कोई गोपी श्रपनी सखी से श्रपनी श्रमिलापा प्रकट करती हुई
कहती है कि कृष्ण गायों के पीछे श्रा रहे है। श्रच्छा होता कि मेरे सारे शरीर
में नैन होते, ताकि मैं उसकी जोभा को पूरी तरह देख पाती। श्रमृत-सागर
से भरे हुए वह जो मीठे वचन वोलता है, उन्हें सुनने के लिए मेरे रोम-रोम
में कान क्यों नहीं हो गये। हे सखि! उसकी कटाक्ष भरी हुई सुन्दर चितवन
संभालने से संभाली नहीं जाती, श्रर्थात् उसका प्रभाव विना पड़े नहीं रह
'पाता। हे सखि! मेरा हृदय वह पृथ्वी क्यों नहीं वन गया, जहाँ काछनी

पहनकर कृष्ण खेलते हैं।

नुलना—१. 'देखिबे को स्याम सोम देतो दृग रोम-रोम,

कीनो सो न विधि औं अविधि कीनी पलके।'

--सोमनाथ

२. 'चाहित जुगल किसोर लिख ,लोचन जुगल भ्रनेक ।'—बिहारी

३. 'कीजैं कहा राम, स्याम म्रानन बिलोकिबे को, विरचि विरचि न म्रनन्त म्रंखिया दई।' —-पदमाकर

सर्वया

q

मोरपखा मुरली बनमाल लखे हिय को हियरा उमह्यों री, ता दिन ते इन बैरिनि को किह कौन न बोल कुवोल सह्यों री।। तो रसखानि सनेह लग्यों कोउ एक कहयों कोउ लाख कहयों री।। श्रीर तो रग रह्यों न रह्यों इक रग रंगी सोह रग रह्यों री।।१२१॥

शब्दार्थ — मोरपसा — मोर-पस्नो का मुकुट । उमह्मौ — उमड़ रहा है । बोल-कुबोल — अच्छी-बुरी । रसस्नि — आनन्द-सागर कृष्ण । रग — आदत । रंग — प्रेम ।

श्चर्य — कोई गोपी कृष्ण के प्रति श्चपने प्रेम का वर्णन श्चपनी सखी से करती हुई कहती है कि जिस दिन से मैंने मोर-पखों का मुंकुट, मुरली श्चौर बनमाल को घारण करने वाले कृष्ण को देखा है श्चौर मेरे हृदय का भी हृदय उमड़ रहा है, उस दिन से इन बैरिन बदनामी करने वाली स्त्रियों की कौन-सी ऐसी श्चच्छी श्चौर बुरी बात है, जो मैने नहीं सही। जब श्चानन्दसागर कृष्ण से प्रेम हो ही गया है तो चाहे कोई एक कहे या लाख कहे, यह प्रेम नहीं छूट सकता। मुक्ते श्चौर तो श्चादत रही चाहे न रही, पर कृष्ण के प्रेम मे इस प्रकार रग गई हूँ कि श्चब यही रग शेष रह गया है।

विशेष—१. यमक, छेकानुप्रास म्रलंकारो का भाव पूर्ण प्रयोग है।
२ प्रेम की मान्यता विणत है।
पाठांतर—इस सर्वेये की म्रतिम दो पिक्तयाँ इस प्रकार भी मिलती है—
'श्रव तो रसखान सो नेह लग्यों कोउ एक कहयो किन लाख कहाँ। री। मीर सो रंग रही न रही इक रग रगीले सो रंग रहीं। री।'

ज़ुलना—१. 'तुम गाँवरे नांवरे कोऊ घरो हम साँवरे रग रगी सो रंगी।'
२. 'श्रव कोऊ किर्तैठ कहै किनरी जुही स्थाम के रंग रंगी सो रंगी।'
—हिजदेव

३. 'रंग दूसरो ग्रीर चढैंगो नहीं ग्रिल साँवरो रग रग्यों सो रग्यों।'

#### सवैया

वन बाग तडागिन कु जगली श्रिखियाँ सुख पाइहै देखि दई।
श्रव गोकुल माँभ विलोकियँगी वह गोप सभाग सुभाग रई।।

ामिलिहे हाँसि गाइ कवै रसखानि कवै जजबालिन प्रेम भई।

वह नील निचोल के घूँघट की छवि देख वी देखन लाज नई।।१२८॥

शब्दार्थ —सभाग = भाग्यशाली। रई = युक्त। निचोल = वस्त्र। लाजनर्जई = लज्जा युक्त।

श्रयं — कोई गोपी श्रपनी श्रमिलापा प्रकट करती हुई कहती है कि हे सिख ! कुटण को वन में, वाग में, तडागों में श्रीर कु ज-गिलयों में देखकर तो मेरी ग्रांखों ने सुख प्राप्त कर लिया है, ग्रव मेरी इच्छा यह है कि उस भाग्य-शाली सुन्दरता से मुक्त कुटण को गोकुल के वीच कव देखू गी। वह कुटण प्रेममयी, ज़ज-वालाश्रों के मध्य में कव हंसकर तथा मिलकर रासलीला करेगा ? श्रीर में कव ग्रपने पीले वस्त्र के घू घट के वीच से लज्जायुक्त होकर -उसकी शोभा देखूंगी।

पाठान्तर—वन वाग तडागन कुज गली अखियां सुख पाइ है देखि दई। कव गोकुल माँ कि विलोकिहिंगी छिव सो वह गोप सभा गरई। मिलि हैं हाँसि गारी दें के रसखान कवे ब्रज वालिन प्रेम मई। वह नील निचोल के 'पूँषट की कव देखवी देखन लाज लई।। सबैया

काल्हि पर्यो मुरली-धृति मैं रसखानि जू कानन नाम हमारो ।
ता दिन ते निंह घीर रखी जग जानि लयी ग्रित कीनी पँवारो ।।
गाँवन गाँवन मैं अब ती चदनाम भई सब सो कै किनारो ।
ती सजनी फिरि फेरि कहीं पिय मेरो वही जग ठोकि नगारो ॥१२६॥
बाब्दार्थ—काल्हि—कल। कानन—कानो मे । पँवारो — फंभट । सब सों

न्डयास्या भाग २३६

के किनारो = सब से ही किनारा कर लिया, सबसे ग्रलग हो गई। ठोकि नगारो = नगारा बजाकर।

श्रर्थ — मुरली के प्रभाव का वर्णन करती हुई एक गोपी श्रपनी सखी से कह रही है कि हे सखि! कल श्रानन्द-सागर कृष्ण के द्वारा मुरली में लिया द्वुश्रा मेरा नाम जब मेरे कानों में पड़ा तो उसी दिन से (उसी समय से) मेरे मन का धैर्य जाता रहा। सारे संसार को यह मालूम हो गया है कि मैंने अपनी जान को फंफट पाल लिया है। कृष्ण से प्रेम करने के कारण श्रव तो मैं प्रत्येक गाँव में वदनाम हो गई हूँ, इसीलिए सबसे श्रलग भी हो गई हूँ। इसीलिए हे सजनी में तुफ से फिर उसी वात को दोहराती हूँ कि कृष्ण ही मेरा प्रियतम है। इस बात को मैं संसार में नगारा पीटकर कह रही हूँ।

विशेष—इस सबैये मे 'सब सो कै किनारो,' ग्रीर 'ठोकि नगारो' मुहावरों का भावपूर्ण प्रयोग है।

# सवैया

देखि ही ग्राँखिन सो पिय को ग्रह कानन सो उन बैन को प्यारी।
वाके ग्रनगिन रंगिन की सुरभीनि सुगन्धिन नाक मैं डारो।।
त्यौ रसखानि हिये मैं घरौ वहि सांवरी मूरित मैन उजारी।
गाँव भरौ कोउ नाँव घरौ पुनि साँवरी हो बिनहो सुकुमारी।।१३०।।
शब्दार्थ—कानन सो —कानो से। सुरभीनि सुगन्धिन —नाना प्रकार को
न्सुगन्धियो की गन्ध। मैन-उजारी —कामदेव से सुन्दर। नाव धरौ —नाम करो,
निन्दा करो।

श्रर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के प्रति अपने प्रेम का वर्णन करती - हुई कहती है कि मैं अब इन अपनी आँखों से केवल प्रियतम कृष्ण का ही वर्शन करूँगी और इन कानों से केवल उनकी प्रिय वासुरी को ही सुनूँगी। उसके बाँके कामदेव जैसी छिव की नाना प्रकार की सुगन्धियों की गन्ध को अपनी नाक में डालूगी। इस प्रकार मैं उस आनन्द सागर की कामदेव से भी सुन्दर पूर्ति को अपने हृदय में घारण करूँगी। अब चाहे गाँव के सारे जिनवासी मेरी कितनी ही निन्दा करे मैं कृष्ण के प्रति अपने अचल अनुराग को जहीं छोडूँगी।

#### सबैया

तुम चाहो सो कहाँ हम ती नन्दवारे के सग ठईं सो ठईं। तुम ही कुलवीने प्रवीने सबै हम ही कुछ छाडि गईं सो गईं। रसखान यो प्रीत की रीत नई सु कलंक की मोटै लई सो लई। यह गान के वासी हँसै सो हँसै हम स्याम की दासी भई सो भई ॥१३१॥ शब्दार्थ-नन्दवारे के संग = कृष्ण के साथ। ठई सो ठई = दृढ़ सकल्प करके मिल चुकी है। कुलवीने - कुलवान। मोटै - गठरियाँ।

श्चर्य-गोपिया किसी अन्य गोपी से जो उन्हें कृष्ण प्रेम से विरत करना चाहती है, कहती है कि तुम जो चाहो हम को कह लो, लेकिन हम तो दृढ़ संकल्प करके कृष्ण के साथ मिल चुकी है, ग्रयीत् उससे प्रेम-सम्बन्ध स्थापित कर चुकी हैं। तुम ही सब प्रकार से कुलवती और प्रवीण सही, पर हमने तो कुल की मर्यादा को तिलाजिल दे दी है। हमारे प्रेम की यह रीति नहीं है, ट हमे जो भी वदनामी की गठरिया मिली हैं, उन्हें हमने सहर्प स्वीकार कर लिया है। श्रव चाहे हमारे ग्राम के निवासी हम पर कितना ही हैंसें, पर हम तो कृष्ण की दासी वन ही चुकी हैं।

विशेष-१. गोपियो के अनन्य प्रेम की सुन्दर व्यंजना है।

- २. वीप्सा श्रलकार का प्रयोग प्रभावोत्पादक है।
- ३. यह सर्वया श्री विश्वनाथ प्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसलान--ग्रंथावली' मे नही है।

#### सर्वया

मोर पखा धरे चारिक चारु विराजत कोटि श्रमेठिन फैटो। गुंज छरा रसखान विसाल ग्रनग लजावत ग्रंग करेंटो। . ऊँचे ग्रटा चिंह एड़ी ऊँचाइ हितौ हुलसाय कै हौंस लपेटो। ही कव के लिख हो भरि ग्रॉखिन ग्रावत गोधन धूरि धूरैटो ।१३२। ज्ञार्व्यार्थ —चारिक —चार-एक ग्रर्थात् थोडे-से । कोटि ग्रमेटिन फैटो — करोड़ो पेचो से युक्त पगड़ी । गुंजछरा — गुंज की माला, एक ग्राभूपण विशेष । श्रनग = कामदेव । ग्रग करैटो = स्याम शरीर । हौस = ग्रभिलापा । भरि श्रॉखिन = श्रॉखो मे भरकर । गोधन धूर धूरैटो = गौग्रो की धूल से भूसरित । अर्थ — शाम को घर लौटते हुए कृष्ण की शोभा का वर्णन कोई गोपी व्याख्या भाग २४१

भ्रपनी सखी से करती हुई कह रही है कि हे सखि! वह सिर पर थोडे-से मोर-पंखों का मुकुट घारण किए हुए हैं। उनकी करोडों पेचों से युक्त पगडी ग्रत्यन्त शोभायमान हो रही हैं। उनके हृदय पर पडी हुई विशाल गुंजमाला तथा श्याम शरीर कामदेव को भी लिज्जित करता है। मैंने उन्हें ऊँची ग्रदारी पर चढ कर तथा उचक कर हृदय में हुलस कर ग्रनेक ग्रभिलाषाग्रों से युक्त होकर देखा है। मैं गौग्रों की धूल से धूसरित होकर ग्राते हुए कृष्ण को बहुत देर से ग्रांखे भरकर देख रही हूँ।

विशेष—१ तृतीय पक्ति मे श्रीत्सुक्य भावो की सुन्दर योजना है।
२. यह सबैया श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र सम्पादित 'रसखान ग्रथावली' मे नहीं है।

#### सबैया

कु जिन कु जिन गु ज के पुंजिन मजु लतानि सौ माल बनैबो।
मालती मिल्लका कुंद सौ गूंदि हरा हिर के हियरा पिहरैबो।।
ग्राली कवै इन भावने भाइन ग्रापुन रीभि कै प्यारे रिभावो।
माइ भकै हिर हॉकरिबो रसखानि तकै फिरि कै मुसकैबो।।१३३।।
शब्दार्थ — पुजिन — समूह। हरा — हार। ग्राली — सखी। भावते
भाइन — प्रिय भाव। हाकरिबौ — पुकारना।

श्रर्थ — कोई गोपी श्रपनी सखी से श्रपनी ग्रभिलाषा प्रकट करती हुई कहती है कि कु ज-कु ज के गुँजो के समूहो को इकठ्ठा करके उनकी सुन्दर लताओं से माला बनाऊँगी। मालती मिल्लका श्रौर कु दो से हार गूँथकर कुष्ण के हृदय पर पहना ग्रँगी. हे सिख! न जाने कब इन प्रिय भावों से स्वय ही रीभकर श्रपने प्रिय कृष्ण को स्थिर पाऊँगी। मै यथाशक्ति उन्हे पुका-रूँगी. वे पीछे की श्रोर देखेंगे भीर तब मै उनकी श्रोर मुडकर पुरस्कार दूँगी।

पाठान्तर — इस सबैया की चौथी पिवत इस प्रकार भी भिलती है — 'पाइ लुकै दुरि हॉ करिबौ रसखान तकै फिरि कै मुसकैबो।' सबैया

सव घीरज क्यो न घरौ सजनी पिय तो तुम सो अनुरागेइगौ। जब जोग सँजोग को स्नान बनै तब जोग विजोग को मानेइगौ।

तृप्त ।

निसर्च निरघार घरो जिय मे रसखान सर्व रस पावेडगी ।
जिनके मन सो मन लागि रहे तिनके तन मीं तन लागेइगी ॥१३४॥
ज्ञान्दार्थ — अनुरागेडगी — अवव्य प्रेम करेगा । निसर्च — निव्चय । रम —
अानन्द ।

श्रयं — कोई गोपी प्रपत्ती सखी को समभाती हुई कहती है कि हे सखि!

तू सब प्रकार से अपने मन में वैर्ष घारण कर, क्योंकि एक न एक दिन प्रियतम
कृष्ण तुमसे अवश्य प्रेम करेगा। जब मिलने का समय आयेगा तो वियोग की

घडियाँ नष्ट हो जाएँगी। तुम निञ्चय ही अपने हृदय में वैर्य घारण करो,
क्योंकि तुम आनद-सागर कृष्ण से अवश्य आनंद प्राप्त करोगी। जिसके मन में

तेरा मन लगा हुआ है, उसके घरीर में भो तेरे घरीर का मिलन होगा।

विशोष-यह सवैया श्री विञ्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसन्यान-

ग्रन्थावली' मे नहीं है।

#### सवैया

उनहीं के सनेहन सानी रहै उनहीं के जु नेह दिवानी रहें।
उनहीं की सुनै न श्री वैन त्यां सैन सो चैन ग्रनेकन ठानी रहें।।
उनहीं सँग डोलन मैं रसखान सबै सुखसिन्धु श्रघानी रहें।
उनहीं बिन ज्यों जलहीन ह्वं मीन सी ग्रांखि मेरी ग्रसुवानी रहें।।१३५॥
इाट्यायं — सनेहन — प्रेम । सानी रहें — परिपूर्ण रहती है। ग्रघानी —

भयं — अपनी प्रेमावस्था का वर्णन करती हुई कोई गोपी अपनी सखी से कह रही है कि हे सिख । मेरा मन उमी कृष्ण के प्रेम से परिपूर्ण रहता है, मैं उन्हीं के प्रेम मे पागल वनी हुई हूँ। मेरे कान केवल उन्हीं की वातों को सुनते हैं, और किसी प्रकार की वाणी को नहीं सुनते। उनकी चितवन ही मुक्ते अनेक प्रकार से आनद प्रवान करती है। मैं उन्हीं के साथ रहने में इतना मुख-सागर प्राप्त कर लेती हूं कि पूर्णतया तृष्त हो जाती हूँ। उनके विना मेरी आँखे ऑसुओं में इवकर इस प्रकार तडपती रहती है जिस प्रकार पानी के विना मछली।

विज्ञोष — १. ग्रानन्द-भाव के प्रेम का वर्णन है। २. उपमा ग्रलकार।

# प्रेम-बन्धन सबैया

चंदन खोर पै बिन्दु लगाय कै कु जन ते निकस्यौ मुसकातो।
राजत है बनमाल गरे ग्रह मोरपखा सिर पै फहरातो।
मै जब ते रसखान बिलोकित ही कछ ग्रौर न मोहि सुहातो।
प्रीति की रीति मे लाज कहा सिख है सब सो बड नेह को नातो।।१३६॥
शब्दार्थ — खोर — तिल=। नेह — प्रेम। बड — बडा, महत्वपूर्ण।

अर्थ — कोई गोपी कृष्ण के प्रति अपने प्रेम का वर्णन करती हुई अपनी सखी से कह रही है कि हे सिख ! चन्दन के तिलक पर बिन्दी लगाकर कृष्ण मुस्कराता हुआ कु जो से निकला। उसके गले मे बनमाला सुशोभित थी और सिर पर मोर-पखो का मुकुट फहरा रहा था। मैने जब से आनन्द-सागर कृष्ण की इस शोभा को देखा है तब से मुभ्ने कुछ भी अच्छा नहीं लगता। हे सिख ! प्रेम की रीति में लज्जा त्याज्य है, क्योंकि प्रेम का सम्बन्ध सबसे बड़ा सम्बन्ध है।

विशेष--यह सवैया श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-गथावली' मे नही है।

#### सबैया

कौन को लाल सलोनी सखी वह जाकी बड़ी ग्रँखियाँ ग्रनियारी।
जोहन बक बिसाल के बानिन बेधत है घट तीछन भारी।।
रसखानि सम्हारि परै नींह चोट सु कोटि उपाय करे सुखकारी।
भाल लिख्यौ बिधि हेत को बधन खोलि सकँ ऐसो को हितकारी।।१३७॥
ज्ञब्दार्थ—लाल = पुत्र। सलोनो = सुन्दर। ग्रनियारी = विलक्षण।
जोहन = दृष्टि। विधि = ब्रह्मा। हेत = प्रेम।

श्चर्य — कोई गोपी प्रपनी सखी से कृष्ण के विषय में पूछती है कि हे सखि! यह सुन्दर पुत्र किसका है जिसकी बडी वडी विलक्षण ग्रॉखे है। यह विशाल वंक दृष्टि रूपी भारी तीक्ष्ण वाणों से हृदय को वेधता है। रसखान कहते हैं कि चाहे कोई करोडों सुखकारी उपाय करे, पर इन वाणों की चोट को नहीं सँभाल सकता। यदि भाग्य में ब्रह्मा ने प्रेम का बंधन लिख दिया हो तो ऐसा कोई भी हितकारी नहीं है जो इस बंधन को खोल सके। विशोष--ग्रंतिम पवित मे विवयता के माध्यम से प्रेम की दृढता का वर्णन है।

# नेत्रोपालस्म

## सबैया

प्रली पगे रँगे जे रँग सावरे मो पै न प्रावत लालची नैना।

घावत है उतही जित मोहन रोके एक निह घूँघट रोना।।

कानिन की कल नाहि परै मसी प्रेम मो भीजे मुनै विन वैना।

रसखानि भई मधु की मिल्यां ग्रव नेह को वैधन वथी हूँ छुटै ना।।१३=।।

शब्दार्थ — ग्राली = सखी । रग = प्रेम। ऐना = घर। कानिन की =

कानो को। कल = चैन।

श्रर्थ — कोई गोपी अपनी मानी से अपने प्रेम का वर्णन करती हुई कहनी है कि हे सिख ! मेरे ये लालची नेत्र गृष्ण के प्रेम में इस प्रकार बन्दी हो गये है कि अब ये मेरे वय में नहीं रहे। ये जिम और भी जुग्ण को देखते हैं, उसी प्रोर दौड़ने लगते हैं श्रीर घूँघट के घर में भी नहीं एकते, अर्थात् चाहें जितना आवरण इनके ऊपर डाला जाये, ये उस आवरण को भेद कर भी कृष्ण की प्रोर दौड़ते हैं। हे सिख ! प्रेम से भीगे हुए वयनों को सुने बिना इन कानों को चैन नहीं मिलता, अर्थात् ये कान प्रेय की मधुर बातों को सुनने के लिए सदैव आकृल रहते है। रसखान कहते है कि मेरी ये ऑग्नें शहद की मिलगर्था वन गई है, अत अब प्रेम का बन्धन किम प्रकार छूट सकता है? कहन का भाव यह है कि जिम प्रकार शहद की मिल्लयां अपने ही बनाये हुए शहद में बदी हो जाती है, उसी प्रकार मेरे नेत्र अपने हारा ही उत्यन्न किये गये प्रेम में बन्दी वन गये है।

विशेष — १. श्रतिम पन्ति मे रूपक श्रतकार है।
२ श्रांको को मधु मक्ती बताना बहुत ही भावपूर्ण है।
सर्वेषा

श्री वृपभान की छान धुजा श्रटकी लरकान ते श्रान लई री। वा रसखान के पानि की जानि छुडावित राधिका प्रेममई री। जीवन मूरि सी नेज लिये इनहूँ चितयी उनहूँ चितई री। लाल लली दृग जोरत ही सुरभानि गुडी उरभाय दई री।।१३६॥ श्चान च्छान चछत । धुजा च्ह्वजा । पानि चहाय । जीवन-मूरि च सजीवनी बूटी के समान ।

श्रर्थ—राधा और कृष्ण के प्रेम का वर्णन करती हुई कोई गोपी अपनी-सखी से कहती है कि हे सिख ! वृपभानु की छत पर जो घ्वज (पतग) आकर श्रटकी थी, वह अन्य लड़को ने आकर ले ली। उस पतग को आनन्द-सागर कृष्ण के हाथो की जानकर प्रेममयी राधा उसे उनसे छुडाने लगी। इसी समय राधा ने सजीवनी बूटी के समान जीवनदायक तथा वरछी के समान चोट करने वाली दृष्टि से कृष्ण की ओर देखा, तथा कृष्ण ने राधा की ओर देखा। राधा और कृष्ण की आँखें मिलते ही वह मुलभने वाली पतग की डोर और भी अधिक उलभ गई।

विशेष—१. 'जीवन मूरि सी नेज लिये' मे विरोधाभास अलकार है।

२ गुड़ी के माध्यम से प्रेमाभिन्यजना की परिपाटी रीतिकाल मे प्रचिलत थी। उदाहरण के लिए बिहारी का यह दोहा प्रस्तुत है—
'उड़ित गुड़ी लिख ललन की आँगना आँगना माँह।

बौरी लौ दौरी फिरित छवति छवीली छाँह।।'

३ यह सबैया श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रन्थावली' मे नही है।

चुलना — १. ही भुक्ति के जुलगी सुरभावन, पूँछत ठोडी गहै है तू कोरी। ब्रह्म कहै उरभै सुरभै निह, छूटत गाँठ न टूटत डोरी।।

-- ब्रह्म कवि

 'बिसरी सिगरी सुिंघ ता छन तै, कछु ऐसिऐ डीठि की फॉस घली। किं केसन के सुरभाइवै कौ, मनमोहन सो उरभाय चली।।'

---द्विजदेव

### सबैया

स्राई सबै व्रज-गोप लली ठिठकी ह्वै गली जमुना-जल न्हाने। श्रीचक श्राइ मिले रसखानि वजावत वेनु सुनावत ताने।। हा हा करी सिसकी सिगरी मित मैन हरी हियरा हुलसाने। छूमै दिवानी श्रमानी चकोर सो श्रोर सो दोऊ चलै दृग बाने।।१४०।। शब्दार्थ — व्रज-गोपलली — व्रज की विनताएँ। ग्रीचक — ग्रचानक । मैन — कामदेव । ग्रयानी — परिणाम पर विचार न करने वाली । बाने — वाप ।

ग्रर्थ—एक गोपी ग्रपनी सखी से कह रही है कि जब सारी व्रज-विनताएँ यमुना में स्नान करने के लिए ग्राई तो गली में ग्राकर ठिठक गई, क्यों कि उन्हें ग्रचानक ही ग्रानन्द-सागर कृष्ण मिल गया जो वंशी वजाकर मधुर तानें सुनाने लगा। उसे देखकर सब हा-हा करने लगी ग्रौर सिसकने लगी। उनकी बुद्धि कामदेव ने हरण कर ली ग्रौर वे ग्रपने मन में प्रसन्न होने लगी। वे कृष्ण-प्रेम में चकोर की भाँति ऐसी पागल होकर भूमने लगी कि उसके परिणाम पर भी उन्होंने विचार नहीं किया। दोनो ग्रोर से नयन-वाण चलने लगे।

विशेष-उपमा ग्रलकार।

#### कवित्त

छूट्यौ गृह काज लोक लाज मन मोहिनी को,
भूल्यौ मन मोहन को मुरली बजाइवौ।
देखो रसखान दिन हुँ मे बात फैलि जै है,
सजनी कहाँ लो चन्द हाथन दुराइवौ।
कालि ही किलन्दी कूल चितयौ अज्ञानक ही,
दोउन को दोऊ ग्रोर मुिर मुिसकाइवौ।
दोऊ पर पैया दोऊ लेत है बलैया, इन्हे.
भूल गई गैया उन्हे गागर उठाहइवौ।।१४१।।
इदार्थ — कहाँ लो चन्द हाथन दराइवौ — चन्दमा को कहाँ तब

शब्दार्थ — कहाँ ली चन्द हाथन दुराइबी — चन्द्रमा को कहाँ तक हाथो से छिपाया जा सकता है। किलन्दी-कूल — यमुना का किनारा। पैया — पैर।

प्रयं — कोई गोपी अपनी सखी से राधा-कृष्ण-मिलन का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! जब राधा और कृष्ण का मिलन हुआ तो राधा गृह-कार्यों को तथा लोक-लज्जा को भूल गई। कृष्ण अपनी बाँसुरी वजाना भूल गए। उनके इस मिलन की बात कुछ ही समय मे सब जगह फैल जायेगी, क्योंकि चन्द्रमा को कहाँ तक और कब तक हाथों से छिपाया जा सकता है। कल ही यमुना के तट पर अकस्मात् दोनों ने एक दूसरे को देखा, दोनों एक दूसरे की ओर मुड़कर मुस्कुराये। दोनों एक दूसरे के पैर पड़े और दोनों ही आपस में बलैया लेने लगे। इस प्रेम-व्यापार में दोनों ही इतने तन्मय हुए कि

ज्यास्या भाग २४७

कृष्ण अपनी गायो को चराना भूल गए और राघा अपनी जल से भरी हुई गागर को उठाना भूल गई।

विशेष—लोकोक्ति अलंकार ।
सम्पादित—'रसखान-प्रयावली' मे नही है ।
वुलना—'बसी को बजैवौ नट नागर को भूल गयो,
नागरि को भूल गयो गागर को भरिबौ।'

—काशिराम

पाठान्तर — 'ए रही आजु काल्हि सब लोक लाज त्यागि दोळ,
सीखे है सबै विधि सनेह सरसाइबो।
यह रसखानि दिना द्वै मै बात फैलि जैहै,
कहाँ लौ सयानी चन्दा हाथन छिपाइबो।
आजु हौ निहार्यो बीर निपट कलिन्दी-तीर,
दोउन को दोउन सो मृरि मुस्काइबो।
दोउ पर पैयाँ दोऊ लेत है बलैया, उन्है
भूलि गई गैया इन्है गागर उचाइबो।'
सवैया

मजु मनोहर मूरि लखें तबही सबही पतही तज दीनी।
प्राण पखेरू परे तलफ वह रूप के जाल मैं ग्रास-ग्रधीनी।।
ग्रांख सो ग्रांख लडी जबही तब सो ये रहे ग्रँसुवा रेंग भीनी।
या रसखानि ग्रधीन भई सब गोप-लली तिज लाज नवीनी।।१४२।।
ग्रब्दार्थ — मजु — सुन्दर। मूरि — मूल। पतही — प्रतिष्ठा को, पत्तो को।
ग्रर्थ — कोई गोपी ग्रपनी सखी से कृष्ण के रूप-प्रभाव का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि। उस कृष्ण-रूपी सुन्दर ग्रौर मनोहर मूल को देखकर सभी गोपियो ने ग्रपनी प्रतिष्ठा-रूपी पत्तो को छोड दिया है, इसी कारण उनके प्राण-रूपी पक्षी रूप-रूपी जाल मे पडे हुए तडप रहे है ग्रौर जीवन की ग्रांशा उसके ग्रधीन हो गई है; ग्रर्थात् गोपियों को जिलाना ग्रौर मारना कृष्ण के हाथ मे ग्रा गया है। जब से कृष्ण की ग्रांखों से गोपियों की श्रांखें मिली है, तभी से ये ग्रांखें निरन्तर ग्रांसुग्रों से भरी रहती है। सारी युवती गोप-कन्याये ग्रपनी लज्जा को छोडकर ग्रानन्द-सागर कृष्ण के ग्रधीन हो गई है।

## सबैया

नन्द को नन्दन है दुखकन्दन प्रेम के फन्दन वाँघि लई हाँ।
एक दिना व्रजराज के मन्दिर मेरी ग्रली इक बार गई हाँ।।
हेर्गों लला लचकाइ के मोतन जोहन की चकडोर भई हाँ।
दौरी फिरौ दृग डोरिन में हिय में ग्रनुराग की बेलि वई हाँ।।१४३।।
काद्यार्थ — दुखकन्दन — दुख देने वाला। जोहन की — देखने की। चकडोर
— चकई नाम के खिलौने की डोर।

श्चर्य — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के प्रेम के प्रभाव का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख । कृष्ण बहुत दुख देने वाले है। उन्होंने मुभे भी अपने प्रेम के बन्धन मे बाँच लिया है। एक दिन में कृष्ण के मन्दिर में गई थी, और उस दिन प्रथम बार ही मैं वहाँ गई थी कि कृष्ण ने लचका कर मेरी ओर देखा, मैं तो उनकी दृष्टि के लिए चकई की डोर ही बन गई, अर्थात् जिस प्रकार चकई पर डोर बार-बार लिपट जाती है, उसी प्रकार वे मुभे बार-बार देखते रहे। नभी से मैं आँख की चकडोर से चकई की भाँति दोडी फिर रही हु और मेरे हृदय में कृष्ण के प्रति प्रेम की बेल फूट निकली है।

विशेष - १ 'दुखकन्दन' का लाक्षणिक प्रयोग है।

२ 'हेर्यी लला लचकाइ के मोतन, मे शारीरिक प्रेम की ग्रोर संकेत है। ३. रूपक ग्रलकार।

## सबैया

तीरथ भीर मे भूलि परी अली छूट गई नेकु घाय की बाँही।
हौ भटकी भटकी निकसी सु कुटुम्ब जसोमित की जिहि घाँही।
देखत ही रसखान मनौ सु लग्यौ ही रह्यौ कब को हियराँही।
भाँति अनेकन भूली हुती उहि द्यौस की भूलिन भूलत नाँही।।१४४।।
शब्दार्थ—अली—सखी। धाय—धात्री, पालन-पोषण करने वाली।
घाँही—स्थान, घर। हियराँही—हदय मे। द्यौस—दिन।

प्रयं — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण-मिलन का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख । मैं अकस्मात् भूलकर तीर्थ-यात्रियों की भीड में जा घुसी और वात्री की वाँह मेरे हाथ से छूट गई। मैं भटकती हुई उस ओर जा निकली, जहाँ यशोदा जी का घर (डेरा) था। मुक्ते देखते ही आनन्द-सागर कृष्ण मेरे हृदय से इस प्रकार लग गया जैसे वह न जाने कब का इस हृदय से लगा हुआ

था। मैं अनेक प्रकार की भूल कर चुकी थी, जिन्हे मै भूल गई, पर उस दिन जो भूल कृष्ण-मिलन का कारण हुई थी, वह भुलाए नही भूली जाती।

विशेष—यह सर्वया श्री विश्वनाथ प्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रथावली' मे नहीं है।

# सव या

समुफ्ते न कछू अजहूँ हरि सो ब्रज नैन नचाइ नचाइ हैंसै।
नित सास की सीरी उसासिन सौ दिन ही दिन माइ की काति नसै।
चहुँ और बवा की सौ सोर सुनै मन मेरेऊ आवित री सकसै।
पै कहा करौ वा रसखानि विलोकि हियो हुलसै हुलसै हुलसै।।१४५।।
बाद्यार्थ—सोर चवनामी। सकसै = उलफ्त। हुलसै = प्रसन्न होना।

्ष्रर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के प्रति अन्य गोपी के आकर्षण को व्यक्त करती हुई कहती है कि हे सखी । वह आज भी कुछ नही समभती, वरन् कृष्ण को देखकर अज मे आँखे नचा-नचाकर हँसने लगती है। नित्य सासु की ठडी साँसो से उस गोपी की काति दिन-दिन क्षीण होती जा रही है। मै बाबा की सौगन्ध खाकर कहती हूँ कि चारो ओर उसकी बदनामी को सुनकर मेरे मन मे उलभन पैदा हो गई है। लेकिन क्या करूँ, उस आनन्द-सागर कृष्ण को देखकर उसका हृदय बार-बार हुलसने लगता है, अर्थात् वह अपनी बदनामी की चिन्ता न करके बराबर कृष्ण मे अनुरक्त है।

विशेष—ग्रन्तिम पित्त मे 'हुलसै' शब्द की ग्रावृत्ति भावो मे तथा प्रभाव मे ग्रिभिवृद्धि का कारण है।

## सबैया

मारग रोकि रह्यौ रसखानि के कान परी भनकार नई है।
लोग चितै चित दै चितए नख तै मन माहि निहाल भई है।
ठोढी उठाइ चितै मुसकाइ मिलाइ कै नैन लगाइ नई है।
जो विछिया वजनी सजनी हम मोल नई पुनि वेचि दई है।।१४६।।
शब्दार्थ — नख ते = नख से शिख तक, पूर्ण रूप से। निहाल = प्रसन्न।
बिछिया = पैर का एक ग्राभूषण।

श्रर्थ—कोई गोपी अपनी सखी से कहती है कि हे सखि ! आनन्द-सागर कृष्ण ने राघा का मार्ग रोका और उसके कानो मे एक नवीन भकार पडी।

उस भकार को लोगो ने चित्तपूर्वक सुना और राघा भी उसकी भंकार सुनकर पूर्ण रूप से प्रसन्न हो गई। कृष्ण ने उसकी ठोढी उठाकर देखा और उसकी ओर मुस्कराये तथा उन दोनो के नेत्रों से नेत्र मिले। हे सजनी! जो बजने वाली विछिया हमने खरीदी थी, अर्थात् हमारी कीतदासी थी, उसीने हमे कृष्ण के हाथ वेच डाला। अर्थात् उसी की ध्विन सुनकर कृष्ण हमारे पास आते रहे और हमारा प्रेम अगाढ़ होता रहा।

## सबैया

जमुना-तट वीर गई जब ते तब तें जग के मन माँभ तही।

बज मोहन गोहन लागि भटू हों लटू भई लूट सी लाख लही।

रसखान लला ललचाय रहे गित आपनी ही किह कासो कही।

जिय ग्रावत यो ग्रवतों सब भाँति निसक ह्वं ग्रक लगाय रही।।१४७॥

शब्दार्थ = वीर = सखी। तही = जलती हूँ, ईप्यां का कारण वन गई हूँ।
गोहन = साथ। भटू = सखी। लटू भई = मुग्व हो गई। लूट सी लाख लही = लाखों की सम्पत्ति (प्रेम-सम्पदा) लूट में प्राप्त कर ली। ग्रंक = हृदय।

श्रयं—कोई गोपी ग्रपनी सखी ते कृष्ण के प्रति श्रपनं प्रेम का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! जब से मै यमुना-तट पर गई हूँ श्रोर वहाँ कृष्ण से मिलन हुआ है, तब से सारा ससार मुक्त से ईष्यां करने लगा है। हे सखि! में कृष्ण के साथ रहकर इतनी मुग्ध हो गई कि लाखो की प्रेम-सम्पत्ति मुक्ते लूट मे ही मिल गई। तब से ग्रानन्द-सागर कृष्ण मुक्ते अपनी ग्रोर इतना श्रिषक शाकृष्ट कर रहे है कि मै अपनी इस ग्रवस्था का वर्णन किसी से भी नहीं कर सकती। ग्रव तो मेरे मन मे यही ग्राता है कि मै ससार के श्रौर समाज के सारे वन्धनो को छोड कर तथा निर्भय होकर कृष्ण के हृदय से लगी रहूँ।

विशेष—यह सवैया श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रथावली' मे नही है।

## सबैया

श्रीचक दृष्टि परे कहुँ कान्ह जू तासो कहै ननदी ग्रनुरागी। सो सुनि सास रही मुख मोहि जिठानी फिरै जिय मैं रिस पागी। नीके निहारि कै देखे न श्राँखिन हो कवहूँ भरि नैन न जागी। मो पछितावो यहै जु सखी कि कलक लग्यौ पर श्रक न लागी।।१४८।। न्यास्या भाग २५१

शब्दार्थ — ग्रौचक = ग्रचानक । ग्रनुरागी = प्रेमिका । रिस = कोघ । भरि नैन न जागी = ग्राँखो मे छवि भरकर जागने का ग्रवसर भी नही मिला। ग्रक = हृदय।

श्रयं—कोई गोपी अपनी सखी से कह रही है कि हे सिख ! अचानक ही कृष्ण मुसे दिखाई पड गये और मैं उन्हें देखने लगी । इसी पर ननद ने मेरी यह बदनामी फैला दी कि मैं कृष्ण में अनुरक्त हूँ और उनकी प्रेमिका हूँ। इस बदनामी को सुनकर सासु ने मुक्त से मुँह मोड लिया है और जिठानी कोध में भर कर फिर रही है। हे सिख ! तू अच्छी प्रकार से मेरी आँखों में भॉक कर देख, तब नुभे पता चलेगा कि मैं कभी भी इन आँखों में कृष्ण के रूप की छिव भरकर नहीं जागी हूँ। हे सिख ! मुक्ते केवल यही पछतावा है कि कृष्ण-प्रेम का मुक्ते कलक तो लग गया है, पर मै कभी भी उसके हृदय से नहीं लग पाई हूँ।

विशेष—ग्रन्तिम पन्ति मे यमक ग्रलकार । तुलना—'लागे कलकहुँ श्रक लगे नहि तो सखि भूल हमारी महा है।' —हरिश्चन्द्र

## सबैया

सास की सास नही चिलवो चिलयै निसिद्यौस चलावै जिही ढग।

ग्राली चबाव लुगाइन के डर जाित नहीं न नदी ननदी-सग।
भावती श्रौ ग्रनभावती भीर मैं छ्वै न गयौ कबहूँ ग्रंग सो ग्रग।
चैरु करैं घरुहाई सवै रसखािन सौ मो सौ कहा कै भयो रग।।१४६।।
शब्दार्थ -सासनही = ग्रादेश के ग्रनुसार। निसिद्यौस = रात-दिन।
चवाव = वदनामी को चर्चा। भावती = प्रिय। ग्रनभावती = ग्रप्रिय। घैरु = बदनामी। घरुहाई = वदनाम करने वाली स्त्रियाँ। रग = प्रेम।

श्रर्थ - कोई गोपी श्रपनी सखी से कृष्ण के प्रति श्रपने प्रेम का उल्लेख करते हुए कहती है कि यद्यपि मैं सासु के श्रादेश के श्रनुसार ही चलती हूँ। वह रात-दिन जिस प्रकार चलाती है, उसी प्रकार चलती हूँ, श्रश्मित् हर प्रकार से प्रत्येक समय उसकी श्राज्ञा का पालन करती हूँ। श्रन्य नारियों के द्वारा बदनामी की चर्चा के डर से मैं श्रपनी ननदी के साथ नदी के किनारे भी नहीं जाती। प्रिय तथा श्रप्रिय भीड में भी मेरा शरीर कभी भी उसके शरीर से छुशा नहीं है। फिर भी बदनाम करने वाली सभी स्त्रियाँ मेरी बदनामी

करती है। ग्रानन्द-सागर कृष्ण के साथ मेरा प्रेम क्या हुन्ना मानो एक ग्राफत ही मैंने मोल ले ली।

विशेष-इन पित्तयों में प्रेमिका गोपी का भोलापन प्रकित है।

## सबैया

घर ही घर घैरु घनो घरिही घरिहाइनि ग्रागै न गाँस भरों।
लिख मेरिये ग्रोर रिसाहि सर्व सतराहि जी सी हैं ग्रनेक करो।
रसखानि तो काज सर्व बज ती रो मेर्बरी भयी किह कासो लरों।
विनु देखे न क्यो हूँ निमेपै लगे तेरे लेखें न हूँ या परेखें मरों।।१५०॥
शब्दार्थ—घरही घर=प्रत्येक घर मे। घैरु=बदनामी की चर्चा।
घरिही=घडी भर मे ही। घरिहाइनि=बदनामी करने वाली। सीहै=
सीगन्य। तो काज=तेरे कारण। निमेपै=पलक। परेखें = पछतावे।

श्रयं—कोई गोपी कृष्ण से ग्रपनी विवश स्थित का वर्णन करती हुई कहती है कि तुम्हारे प्रेम के कारण प्रत्येक घर मे घड़ी भर में ही मेरी वहुत ग्रधिक वदनामी फैन गई है जिसके कारण में वदनाम करने वाली स्त्रियों के सामने साँस भी नहीं भर सकती। यदि मैं ग्रपने को निर्दोप सिद्ध करने के लिए अनेक सौगन्ध खाती हूँ तो वे भृकुटी चढाकर तथा मेरी और देखकर कोध करती है। हे ग्रानन्द-सागर कृष्ण। तेरे कारण मारा व्रज मेरा शत्रु चन गया है। तुम्ही बताग्रो ग्रव मैं किस-किस से लडती फिह्रें। तुम्हारे देखे विना और तुम्हें देखते समय मेरी पलक नहीं लगती, ग्रयात् न तो मुक्ते तुम्हारे वियोग में चैन है और न तुम्हारे मिलन में। इसी पछतावे में में मर रहीं हैं।

विशेष -- १. प्रेमजन्य विवश स्थिति का मार्मिक वर्णन है।

- २ प्रथम पितत मे अनुप्रास और यमक का सुन्दर प्रयोग है।
- ३. अन्तिम पिवत में विरोधाभास अलकार ने भावों के प्रभाव को दिगुणित कर दिया है।
- चुलना--- १. 'देखे निरमोही के विसे मे 'सेख' तोहि पिय, लेखे नाहि तेरे सु परेखे माहि मरिये।'

---शेख ग्रालम

 'सवही सही नार्डि कही कछुपै तुन लेखे नहीं या परेखे मरी।'

—हरिश्चन्द्र

# दोहा

स्याम सघन घन घेरि कै, रस वरस्यौ रसखानि । भई दिवानी पानि करि, प्रेम-मद्य मन मानि ॥१५१॥

श्रव्हार्थ स्याम काला, कृष्ण । सघन स्वाहन, प्रेमपूर्ण । रस जल, ग्रानन्द । दिमानी दिवानी । पानि करि स्पीकर । प्रेम-मद्य प्रेम रूपी शराब । मन मानि स्विककर, पूर्ण तृष्त होकर ।

श्चर्य—कोई गोपी अपनी सखी से कहती है कि हे सिख ! गहन बादल रूपी प्रेमपूर्ण श्याम कृष्ण ने मेरे ऊपर जल रूपी आनन्द की वर्षा की और मैंने छिककर प्रेम रूपी शराव पी। उस शराव को पीकर मै कृष्ण दिवानी हो गई।

भाव यह है कि मै कृष्ण के प्रेम मे मदोन्मत्त बन गई हूँ। विशेष—श्लेष ग्रीर रूपक ग्रलंकार।

# सवैया

कोड रिभावन की रसखानि कहै मुकतानि सो माँग भरौगी।
कोऊ कहै गहनो अग-अग दुकूल सुगन्घ पर्यौ पहिरौगी।।
तूँन कहै न कहै तो कहो हो कहू न कहौ तेरे पाँय परौगी।
देखहि तूँ यह फूल की माल जसोमित-लाल निहाल करौगी।।१५२।।
शब्दार्थ — मुकतानि सो — मोतियो से। दुकूल — वस्त्र। निहाल — प्रसन्न।

श्चर्य — कोई गोपी ग्रपनी सखी से कह रही है कि हे सखि। ग्रानन्द-सागर कृष्ण को रिभाने के लिए कोई गोपी तो यह कहती है कि मै ग्रपनी भौहों में मोतियों को पिरोऊँगी, कोई कहती है कि मै ग्रपने ग्रग-ग्रग पर ग्राभूषण पहनूँगी ग्रौर कोई कहती है कि मै ग्रपने वस्त्रों को सुन्दर एव मादक गन्ध से परिपूर्ण कर लूँगी। यदि तू किसी से मेरी बात न बताये ग्रौर इस बात का बचन दे तो मै तुभे बताये देती हूँ कि मै तो इस फूल-माला से ही यशोदा-पुत्र कृष्ण को प्रसन्न कर लूँगी।

कहने का भाव यह है कि कुष्ण को फूल-माला ही सर्वोत्तम प्रिय है, किन्तु इस बात को अन्य गोपियाँ नहीं जानती।

विशेष--वृतीय पनित मे शब्द-योजना अनुपम है।

## सवैया

प्यारी पै जाइ किती परि पाइ पची समभाइ सखी की सौ बैना कि वारक नन्दिकशोर की ग्रोर कहाँ दृग छोर की कोर करें ना कि हैं निकस्यौ रसखान कहूँ उत डीठ पर्यौ पियरो उपरैना कि जीव सो पाय गई पिववाय कियो रुचि नेह गये लिच नेना ॥१५३॥ शब्दार्थ कितौ कितना ही। परि पाउ चैरो मे पड़कर पूर्वी समभाई समभाकर थक गई। सौ सौगन्छ। वारक एक वार । डीठि पर्यौ विखाई दिया। पियरो पीला। उपरैना वस्त्र। पिचवाय वार्त रोग शान्त हुग्रा। गये लिच नैना चेत्र लज्जा के कारण भुक गये।

श्रयं कोई गोपी श्रपनी सखी से कृष्ण के प्रति श्राकृष्ट किसी श्रन्य गोपी की प्रेम-दशा का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! मैं तुम्हारी सीगन्य खाकर कहती हूँ कि मैंने श्रपनी उस प्रिय सखी के पास जाकर श्रीर उसके पैरो में पडकर यह वात इतनी वार कही कि मैं समफाते-समफाते थक गई। मैंने उससे कहा कि एक वार भी तुम कृष्ण की ग्रोर श्रपनी श्रांखों की पत्कों न उठाना। परन्तु उसकी विवशता यह है कि जब भी कृष्ण वाहर निकलते हैं ग्रौर उनके पीले वस्त्र पर उसकी दृष्टि पड़ती है, तभी उसमे नवीन जीवन का-सा संचार होता हो, उसका वात रोग शान्त हो जाता है वह कृष्ण के प्रति मनोहर प्रेम का प्रदर्शन करने लगती है श्रौर इसी कारण लज्जा से उसके नेत्र भुक जाते है।

विशेष—यह सबैया श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित रसेखाने ग्रन्थावली' मे नही है।

## सबैया

सिवयाँ मनुहारि कै हारि रही भृकुटी को न छोर लली नवयो।
चहुँचा घन घोर नयो जनयो नभ नायक श्रोर चित वितयो।
विक श्राप गई हिय मोल लियौ रसखान हितू न हियो रिभयौ।
सिगरो दु ख तीछन कोटि कटाछन काटि कै सौतिन वाँटि दियौ ॥१४४॥
शब्दार्थ मनुहारि कै = श्रनुतय-विनय करके। नचयौ = नीचा किया।
जनयौ = घिर श्राया। नायक = श्रीकृष्ण से तात्पर्य है।

अर्थ कोई गोपी अपनी सिंख से किसी अन्य मानवती गोपी को वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख ! सारी सिखर्या उस मानवती गोपी की च्यास्या भाग २५५

स्रानुनय-विनय करती हुई थक गईं, पर उसके कोध मे, तिनक भी श्रन्तर नहीं ग्राया। ग्रचानक चारों ग्रोर से ग्राकाश में नवीन घन घिर ग्राया। इस उद्दीपक वातावरण के कारण उस गोपी का ध्यान कृष्ण की ग्रोर गया। वह स्वय ही बिक गई ग्रौर उसके प्रियतम कृष्ण ने उसे मोल ले लिया, ग्रथीत् वह पूर्णतया उसके वश में हो गई। इस प्रकार कृष्ण ने ग्रन्य प्रेमिकाग्रों के हृदय को रिभा लिया। तब उस मानवती गोपी ने ग्रपना सारा दुख ग्रपने तीक्षण कटाक्षों के द्वारा दूर करके ग्रपनी सौतों में बाँट दिया; ग्रथीत् उसे कृष्ण के साथ देखकर ग्रन्थ सपत्नी गोपियों को दु ख हुग्रा। विशेष—१ प्रहर्षण ग्रनकार।

. २ यह सवैया श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रन्थावली' मे नहीं है।

# सवैया

खेलै अलीजन के गन में उत प्रीतम प्यारे सो नेह नवीनो।
वैनिन बोघ करै इत कौ उत सैनिन मोहन को मन लीनो।
नैनिन की चिलवी कछु जानि सखी रसखानि चितैवे कौ कीनो।
जा लखि पाइ जभाइ गई चुटकी चटकाइ विदा करि दीनो।।१५५।।
शब्दार्थ — अलीजन — सखियो का समूह। वैनिन — वचनो से। चिलवी —
चलना।

श्चर्य—कोई गोपी अपनी सखी से किसी िकयाविदग्दा गोपी का वर्णन करती हुई कहती है कि वह सिखयों के समूह में खेल रही है, पर उस ग्रोर िप्रयतम कृष्ण के साथ उसका नवीन अनुराग हुआ था। वह वचनों से तो इस ग्रोर का बोध करा रही थी, परन्तु सैनों से उस ग्रोर चलने का सकेत करके कृष्ण के मन को अपनी ग्रोर ग्राकिंपत कर रही थी। हे सिख । उसकी ग्रांखों को चलता हुआ देखकर ग्रानन्द-सागर कृष्ण ने उसकी ग्रोर ध्यान दिया। कृष्ण को ग्रपनी ग्रोर ग्राकिंपत देखकर उसने जँभाई ली ग्रौर चुटकी बजाकर उसे विदा किया, ग्रार्थात् सकेत से ही ग्रीभसार-स्थल को बता दिया।

विशेष — जो नायिका चातुर्य से कार्य करके अपनी इच्छा को पूर्ण करने मे — नायक को सकेत स्थल पर ले जाने मे — सफल होती है, उसे कियादिराधा कहते है।

तुलना — १. 'कहत नटत रीभत खिभत मिलत खिलत लिजयात। भरे मौन मे कहत है नयन ही सो बात।।'

२ 'ललन-चलनु सुनि पलनु मैं ग्रँसुव। भलके ग्राइ। भई लखाइ न सखिनु हूँ भूठै ही जमुहाइ॥'

—विहारी

# सवैया

मोहन के मन भाइ गयौ इक भाइ सो ग्वालिनै गोधन गायौ।

ताको लग्यो चट, चौहट सो दुरि ग्रौचक गात सो गात छुवायौ।।

रसखानि लही इनि चातुरता चुपचाप रही जव लो घर ग्रायौ।

नैन नचाड चितै मुसकाइ सु ग्रोट ह्वै जाइ ग्रँगूठा दिखायौ।।१५६॥

शब्दार्थ—गोधन—गोचारण का गीत। चट—मन । ग्रौचक—

ग्रचानक।

ध्यर्थ—कोई गोपी अपनी सखी से प्रेमलीला का वर्णन करती हुई कहती है कि जब खालिन ने मधुर स्वर से गोचारण का गीत गाया तो वह कृष्ण को वहुत अच्छा लगा और साथ ही गाने वाली गोपी के प्रति आंकृष्ट हो गये। खालिन ने अचानक लज्जा के कारण अपना शरीर अपने शरीर में छिपा लिया; अर्थात् वह लज्जा के कारण सिमट गई। रसखान कहते है कि उसने इतनी चतुरता से कार्य किया कि जब तक उसका घर नही आया तव तक तो वह चुपचाप रही और जब उसका घर आ गया तो वह आँखे नचाकर, मुस्कराकर और ओट में होकर कृष्ण को अँगूठा दिखाकर अपने घर में घुस गई।

विशेष—ग्रनुभावो की सुन्दर योजना है।

## सर्वया

कान परे मृदु वैन मरु करि मौन रही पल ग्राधिक साधे।
नद ववा घर को ग्रकुलाय गई दिघ लै विरहानल दाधे।
पाय दुहूनिन प्रानिन प्रान सो लाज दवै चितवै दृग ग्राधे।
नैनिन ही रसखान सनेह सही कियो लेज दही कहि राघे।।१५७॥
शब्दार्थ—मरु करिः—कठिनाई से। ग्राधिक—ग्राधा। विरहानल दाघे—
विरह की ग्राग से दग्ध होकर। दवै — भयभीत होकर। चितवै — देखना।

श्चर्य कोई गोपी अपनी सखी से राधा के प्रेम की आकुलता का वर्णन करती हुई कहती है कि जब राधा के कान में कृष्ण के सुन्दर शब्द पडे तो च्याख्या भाग २५७

वह किठनता से ग्राधे पल तक तो चुपचाप रही, फिर श्रकुलाकर ग्रीर विरह की ग्राग से दग्ध होकर नद बाबा के घर गई। वहाँ पर उसे कृष्ण मिले। वे दोनो एक-दूसरे को श्रपने प्राणों के समान प्यार करते थे। दोनों ने एक-दूसरे को ग्राधी दृष्टि से देखा ग्रीर फिर वे लज्जा के कारण भयभीत हो गये। इस प्रकार उन दोनों ने ग्रपना प्रेम श्रांखों के द्वारा ही पक्का कर लिया। तब 'दही लो' राधा ने यह ग्रावाज लगानी शुरू कर दी।

विशेष—यह सवैया श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रन्थावली' मे नही है ।

#### सर्वया

केसरिया पट, केसरि खौद, बनौ गर गुज को हार ढरारो।
को हौ जू ग्रापनी या छिव सो जु खरे ग्रेंगना प्रति डीठि न डारो।
ग्रानि विकाऊ से होइ रहे रसखानि कहैं तुम्ह रोकि दुवारो।
'है तौ विकाऊ जो लेत वनैं हँसवोल तिहारो है मोल हमारो'।।१५८।।
शब्दार्थ—पट = वस्त्र। खौर = तिलक। ढरारो = सुन्दर। ग्रेंगना = नारी। हँसवोल = हँस कर वाते करना।

श्रयं—कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के सौन्दर्य का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! वह केसरिया रग के वस्त्र घारण किए हुए है, मस्तक पर केसरी रग का तिलक लगा हुआ है, गले मे गुँजो का सुन्दर हार पहने हुए है। इस व्रज मे कौन ऐसी नारी है जो इस शोभा को देखकर इस पर अपनी दृष्टि नही डालेगी, अर्थात् सभी नारियाँ इस शोभा को देखे विना नही रह सकेगी। यदि तुम्हारा द्वार रोककर वह तुमसे यह कहे कि मै बिकने के लिए हूँ और मेरा मूल्य तुम्हारा हँसकर बात करना है तो तुम भी अन्य जैसी हो जाओगी, अर्थात् अपनी सुधि-बुधि भूलकर उनके सामने पूर्ण आत्मसमपंण कर दोगी।

## सव या

एक समय इक ग्वालिनि को ज्ञजजीवन खेलत दृष्टि पर्यौ है। बाल प्रवीन सकै किर कै सरकाइ कै मौरन चीर घर्यौ है।। यौ रस ही रस ही रसखानि सखा अपनो मन भायो कर्यौ है। नन्द के लाडिले ढॉकि दै सीस इहा हमरो वरु हाथ भर्यौ है।।१५६॥ शब्दार्थ—ज्ञजजीवन—कृष्ण। सकै किर कै—वलपूर्वक। भ्रयं—कोई गोपी श्रपनी सखी से मिलन-लीला का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख ! एक समय एक गोपी ने कृष्ण को खेलते हुए देखा । वह वाला था ग्रौर कृष्ण चतुर थे, ग्रत कृष्ण ने बलपूर्वक ग्रपने सिर से मोर-पुकुट उतार कर उसके सिर पर रख दिया । हे सिख ! इस प्रकार कृष्ण ने ग्रानन्द-पूर्वक ग्रपनी मनोकामना पूर्ण की । तब उस गोपी ने कहा—हे नन्द के प्रिय पुत्र, हमारा सिर ढँक दो, क्योंकि हमारा हाथ तो खाली नहीं है, ग्रत हम स्वयं ग्रपना सिर ढँकने मे ग्रसमर्थ है ।

पाठातर — इस सबैया की दूसरी पंक्ति इस प्रकार भी मिलती है — 'वाल प्रवीन प्रवीनता कै सरकाय काँधे लै चीर घर्यौ है।'

#### सबैया

मै रसखान की खेलिन जीति कै मालती माल उतार लई री।

मेरीये जानि कै सूघि सबै चुप ह्वै रही काहु करी न खई री।

भावते स्वेद की वास सखी ननदी पिहचानि प्रचड भई री।

मैं लिखवी लिख कै ग्रँखियाँ मुसकाय लचाय नचाय दई री।।१६०।।

शब्दार्थ—खेलिन जीति कै—खेल मे जीत कर। मेरीये—मेरी ही है।

सूघि—भोली। खई—भगडा। भावते—प्रेम के। स्वेद—पसीना। प्रचड—
ग्रात्यन्त कुद्ध।

श्चर्य — कोई गोपी अपनी सखी से कहती है कि हे सखि! मैंने खेल में आनन्द-सागर कृष्ण को जीत कर उसकी मालती की माला लेकर स्वय पहन ली। मेरी भोली सखियों ने यह समभकर कि यह माला मेरी ही है, मुभसे कोई भगडा नहीं किया, अर्थात् किसी प्रकार के व्यग्य नहीं कसे। उस माला मे से प्रेम-पसीने की सुगिंघ की पहिचान कर मेरी ननद मुभ पर अत्यन्त कुढ़ हुई। तब मैंने हँसकर, आँखों को नीचा करके और नचाकर, अर्थात् अपनी आँखों से अपने प्रेम-भाव को सूचित करके वह माला मैने उन्हें ही वापिस कर दी।

विशेष—यह सबैया श्री विश्वनायप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसस्नान-ग्रथावली' मे नहीं है।

## सवैया

व्रवभान के गेह दिवारी के द्यौस ग्रहीर ग्रहीरिन भीर भई। जितही तितही धुनि गोघन की सब ही व्रज ह्वै र**ह्यो** राग मई।। **च्याख्याः** भाग २५६

्रसखान तबै हरि राधिका यो कछु सैननि ही रस बेल वई।

जिह ग्रेंजन ग्रांखिनि ग्रांज्यो भटू इन कु कुम ग्राड लिलार दई।।१६१।।

ग्राब्दार्थ — द्यौस — दिन। राग मई — रागपूर्ण, प्रेमानन्द से परिपूर्ण। वई

चरपन हुई। उहि — कृष्ण ने। भटू — सखी। ग्राड — तिलक। लिलार —

गस्तक।

श्रथं — कोई गोपी अपनी सखी से राधा-कृष्ण के मिलन का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि । वृपभानु के घर दिवाली के दिन ग्रहीर ग्रौर ग्रहीर नियो की भारी भीड हुई। सब ग्रोर से गोचारण के गीत गाये जा रहे श्रे जिनके कारण समूचा जज प्रेमानन्द से परिपूर्ण हो रहा था। उसी समय कृष्ण ग्रौर राधा के मध्य नेत्रों के कुछ ऐसं मकेत हुए जिनके कारण उनके हृदयों में ग्रानन्द देने वाली प्रेम-वेलि उत्पन्न हुई। ग्रपने प्रेम को साकेतिक रूप से प्रकट करने के लिए कृष्ण ने ग्रपनी ग्रांखों में ग्रजन लगाया ग्रौर राधा ने ग्रपने मस्तक पर कुकुम का तिलक लगाया। ग्रंजन लगा कर कृष्ण ने सकेत से राधा को यह बताया कि मै तुम्हे ग्रजन की भाति सदैव ग्रपनी ग्रांखों में रक्षू गा, ग्रौर तिलक लगाकर राधा ने यह प्रकट किया कि तुम्हारे कारण ही मेरा सौभाग्य बना रहेगा।

विशेष —यह सबैया श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखानग्रथावली' मे नहीं है।

## सवैया

वात सुनी न कहूँ हिर की, न कहूँ हिर सो मुख बोल हँसी है। काल्हि ही गोरस बेचन कीं निकसी व्रजवासिनि बीच लसी है।। श्राजु ही वारक 'लेहु दहीं' किह कै कछु नैनन में बिहसी है। वैरिनि वाहि भई मुसकानि जुवा रसखानि के प्रान वसी है।।१६२।। शब्दार्थ—काल्हि ही —कल ही। गोरस —दही। लसी — सुशोभित होना। वारक —एक वार।

श्रर्थ — कृष्ण-प्रेम मे व्याकुल किसी गोपी का वर्णन एक गोपी प्रपत्नी सखी से करती हुई कहती है कि हे सखि। उसने तो कभी कृष्ण की बात भी नहीं सुनी, न, कभी उसने हँसकर कृष्ण से बाते की हैं। यह तो कल ही दही बेचने के लिए निकली थी श्रीर अजवासियों के मध्य सुशोभित हो रही थी। श्राज

ही वह एक वार यह कह कर कि 'दही लेग्नो' वह ग्रांखो ही ग्रांखो मे कुछ मुसकरा दी थी। उसकी वही मुसकराहट उसके लिए वैरिन वन गई ग्रौर वह ग्रानन्द-सागर कृष्ण के प्राणो मे वस गई, ग्रर्थात् कृष्ण उस पर मुग्ध हो गये।

#### सबैया

ग्वालिन है क भुजान गहै रसखानि की लाई जसोमित पाहै।
लूटत है कहै ये वन मैं मन मैं कहै ये सुख-लूट कहाँ है।।
ग्रंग ही ग्रंग ज्यों ज्यों ही लगें त्यों त्यों ही न ग्रंग ही ग्रंग समाहै।
वे पछलै उलटे पग एक तौ वै पछलै उलटे पग जाहै।।१६३॥।
इाट्सर्थ —पाहै = पास। न ग्रंग ही ग्रंग समाहै = ग्रंपने ग्रंगों में नहीं
समाती है, ग्रंथीत ग्रत्यन्त प्रसन्त होती है।

प्रथं—दो-एक ग्वालिने कृष्ण को वाँहों से पकड़कर यशोदा जी के पास ले गईं ग्रीर उनसे कृष्ण की शिकायत करने लगी कि इनसे पूछों कि ये वन में श्रीर मन में हमें लूटते हैं। भला इनसे इनको क्या सुख मिलता है ? हुमारे श्रग से ज्यो-ज्यों इनका शरीर छूता है तो ऐसे श्रानन्द का श्रनुभव होता हैं। कि हम श्रपने श्रंगों में ही नहीं समाती, श्रर्थात् श्रत्यन्त प्रसन्न होती है। गोपियां यदि एक पग लौटती है तो ये लौटकर उनके मार्ग को घेर लेते हैं।

विशेष- उपालम्भ के माध्य से कृष्ण के प्रति गोपियों के अमित प्रेम काः वर्णन है।

## सबैया

दूर ते ग्राई दुरे ही दिखाइ ग्रटा चिंढ जाइ गह्यों तहाँ ग्रारौ। चित्त कहूँ चितव कितहूँ, चित्त ग्रौर सो चाहि करें चखवारौ।। रसखानि कहै यहि वीच ग्रचानक जाइ सिढी चिंढ खास पुकारौ। सूखि गई सुकुवार हियो हिन सैन पटू कह्यौ स्याम सिघारौ॥ १६४॥ शब्दार्य —चितव =देखना। सिढी —सीढी। भटू —सखी।

श्रर्थ—दूर से श्राते हुए कृष्ण को दिखाकर किसी गोपी ने श्रपनी सखी से कहा कि श्रटारी पर चढ कर देखों कि कृष्ण कहाँ श्रा गया है। यह सुन कर वह सखी ऊपर गई, पर उसका मन कही था श्रीर वह देख किसी श्रीर श्रोर रही थी (वयोकि उसके मन में डर था कि घर के लोग उसे देख न लें।) रस-खान कहते हैं कि जब वह कृष्ण को देख रही थी तो इसी बीच श्रचानक सिढ़ी

पर चढकर उसकी सासु ने उसे आकर पुकारा। इस भय से कि कही सासु ने उन्हें देख तो नहीं लिया है, वह कोमलागी भय के मारे सूख गई, उसका हृदय घडकने लगा। उसकी भयग्रस्न दशा को देखकर उसकी सखी ने आँखों के इशारें से ही बता दिया कि कृष्ण चला गया है, अत. हरने की कोई बात नहीं है।

पाठान्तर—इस सबैया की द्वितीय पिक्त इस प्रकार भी मिलती है—
'चित्त कहूँ चितवै कितहूँ चित चोर सो चाहि करैं चख चारौ।'
स्तना—'ताही समै ग्रीचक ही चढि परकारी 'सेख'

सासु ग्रानि ग्रनजानि नीचे ते पुकारिये। मूरिक मृगाकी गिरी हियो हिन हाथिन सो। नैनन सो कह्यौ हा हा स्याम जूसिधारिये।।

--- शेख ग्रालम

# दोहा

वक विलोकित हसित मुरि, मधुर बैन रसखानि ।

मिले रिसक रसराज दोउ, हरिल हिये रसखानि ।। १६५ ।।

शैंद्दार्थ — बक विलोकित — वक्र दृष्टि । हरिल — हिंपत होकर ।

प्रार्थ — मिलन का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि वक्र दृष्टि से

मुड़कर हँसते हुए ग्रीर मधुर वचन वोलते हुए ग्रानन्द सागर कृष्ण हृदय मे

हिंपत होकर राधा से इस प्रकार मिले मानो रिसक ग्रीर रसराज दोनो मिल

गये हों।

' विशेष — उत्प्रेक्षा ग्रलकार।

# प्रेम-वेदना सबैया

वह गोधन गावत गोधन मैं जब ते इहि मारग ह्वै निकस्यौ ।
तव ते कुलकानि कितीय करौ यह पापी हियो हुलस्यौ हुलस्यौ ।।
श्रव तौ जु भई सु भई निह होत है लोग श्रजान हँस्यौ सुह स्यौ ।
कोज पीर न जानत जानत सो तिनके हिय मै रसखानि वस्यौ ॥१६६॥
शब्दार्थ—गोधन—गोचारण का गीत । गोधन मै=गऊशो के समूह मे ।
कितीय करौ =िकतना ही करे, कितना ही रोके ।

श्रर्थ—कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के प्रति अपने श्राकर्षण को-च्यृत्त करती हुई कहती है कि जब में कृष्ण गोचारण के गीत गाता हुया गौओं के समूह के साथ इस मार्ग से निकला है, तब से यह कुल की मर्यादा चाहे जितना रांकती है, पर यह पापी ह्दय वार-वार हुलम रहा है। श्रव तो जो हो गया है, सो हो गया हे, वह टल नहीं सकता, चाहे श्रज्ञानी लोग कितना ही मुक्त पर हुँमें, मेरे हृदय की वेदना को कोई नहीं जानता, केवल वहीं जान सकता है जिसके हृदय में श्रानन्द-सागर कृष्ण वसा हुग्रा है, ग्रर्थात् जिसे कृष्ण से प्रेम है।

विशेष-प्रथम पनित मे यमक ग्रलकार है।

## सर्वया

वा मुसकान पै प्रान दियो जिय जान दियौ वहि तान पै प्यारी।
मान दियौ मन मानिक के सग वा मुख मजु पै जीवनवारी।।
वा तन की रसपानि पै री तन ताहि दियौ नहिं च्यान विचारी।
सो मुंह मोरि करी ग्रव का हए लाल लै ग्राज समाज मे रवारी।।१६७॥
शब्दार्थ मजु सुन्दर। ग्रान मर्यादा। स्वारी = वदनामी।

श्रर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से कहती है कि हे सिख ! मैंने कुटेंग की मुरकराहट पर अपने प्राणों को न्योछावर कर दिया था। उसकी मधुर बॉसुरी की तान पर अपने जी को न्योछावर कर दिया था। अपने मन हपी मोती के साथ ही मैंने अपना सम्मान भी उन्हें सीप दिया था; अर्थात् प्रेम के कारण जो बदनागी होगी, उसकी भी मैंने तिनक भी चिन्ता नहीं की थी। उसके सुन्दर मुख पर मैंने अपने यौवन को न्योछावर कर दिया था। उसके शरीर पर मैंने अपना शरीर वार दिया था। इस आत्म-समपण में मैंने अपनी दुल मर्यादा का भी विचार नहीं किया था। जिस कुटण के लिए समाज में मेरी बदनामी हुई है, वह कुटण अब मुभसे मुँह मोडकर चला गया है। यह वडे ही दुल की बात है।

विशेष-रूपक ग्रलंकार।

# सबैया

 देखे ते नेकु सम्हार रहै न तबै भुकि के लिख लोग लजावै। चैन नही रसखानि दुहुँ विधि भूली सबै न कछू वनि ग्रावै।। १६८॥ शब्दार्थ—कल जातें परै — जिससे सुख हो। नेकु — तनिक।

भ्रयं — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के प्रति अपने प्रे.म का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! मेरा मन कृष्ण से लग गया है जिसके कारण में सदैव व्याकुल रहती हूँ। मेरी यह व्याकुलता नष्ट हो और मुभे सुख मिले, ऐसी विधि मुभे कोई नहीं वताता। कृष्ण की मूर्ति को देखें विना मुभे व्याकुलता रहती है। भूख भाग जाती है, अर्थात् कुछ भी खाने को मन नहीं करता और न आभूपण ही मुभे अच्छे लगते है। किन्तु जब में उन्हें देख लेती हूँ तो अपने को तिनक भी नहीं सँभाल पाती, तब उसके सामने मुभे भूकी देखकर लोग मुभे लिजत करते है। रसखान कहते है कि मुभे दोनो प्रकार से चैन नहीं है। उनके देखने पर और न देखने पर मैं सब कुछ भूल जाती हूँ और उस समय मुभे कोई उपाय नहीं सूभता।

### सव या

भई बावरी हुँढित वाहि तिया अरी लाल ही लाल भयी कहा तेरो ।
ग्रीवा ते छूटि गयौ अवही रसखानि तज्यौ घर मारग हेरो ॥
इरियँ कहै माय हमारी बुरी हिय नेकु न सूनो सहै छिन मेरो ।
काहे को खाइबो जाइबो है सजनी अनखाइबो सीस सहेरो ॥ १६६ ॥
शब्दार्थ—लाल=रत्न । लाल=कृष्ण । ग्रीवा=गर्दन, हृदय । माय=
सासु । अनखाइबो=डॉट-फटकार । सहेरो=सहना ही पडेगी ।

श्रर्थ—कोई गोपी कृष्ण के विरह मे पागल सी हो गई है। उसकी सखी उससे उस स्थिति का कारण पूछती है तो वह कुशलता से श्रीर वाते उसे वताती है। दूसरी सखी पूछती है कि हे सखि! तुम पागल सी वनकर किसको है दि रही हो? वह उत्तर देती है—मेरे हार का रत्न टूट कर गिर गया है। वह ग्रभी-ग्रभी मेरी गर्दन से छूट कर गिर गया है। मैंने घर तक का मार्ग ढेंढू लिया है, लेकिन वह मिला ही नही। यह सुन कर उसकी सखो कहती है—तब इसमे डरने की क्या वात है? वह उत्तर देती है—मेरी सासु बहुत चुरी है, वह मेरे हृदय को क्षणभर के लिए भी सूना नहीं देख सकती। प्रव तो उसका पाना-पाना क्या है। ग्रव तो मुफ्ते सासु की डॉट-फटकार सहनी ही पड़ेगी।

विशेष—१ वार्ग्वैदग्च्य की सुन्दर योजना है।

२. लाल शब्द के प्रयोग में यमक अनंकार है।

सर्वेया

मो मन मोहन को मिलि कै सवहीं मुसकानि दिखाइ दई। वह मोहनी मूरित रूपमई सवही चितई तब ही चितई।। उन ती ग्रपने ग्रपने घर की रसखानि चली विधि राह लई। किछु मोहि को पाप पर्यो पल मैं पग पावत पौरि पहार भई।। १७०॥ शब्दार्थ— रूपमई — सौन्दर्य युक्त। चितई — देखना। पग पावत पौरि पहार भई — एवत ग्रीर पहार भई — पैंदल ग्रपने घर तक पहुँचना पहाड वन गया।

श्रर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के प्रति अपने अनुराग को व्यवत, करती हुई कहती है कि हे सखि! मेरा मन जब मोहन के मन से मिला; अर्थात् जब मुफ्ते कृष्ण के प्रति प्रेम हुआ तो सारी सखियाँ मुस्करा दीं। वास्त-विकता तो यह है कि कृष्ण की सौन्दर्यमयी मूर्ति को जब सब अन्य सखियों ने देखा था तो मैंने भी देखा था। रसखान कहते हैं कि वे सब तो अपने अपने घर अच्छी तरह से पहुँच गई, पर मुफ्ते ही पल भर मे यह पाप लगा है कि पैदल अपने घर तक पहुँचना मेरे लिए पहाड बन गया, अर्थात् बहुत कठिन हो गया।

# सर्वया

डोलियो कु जिन कु जिन को अरु वेनु वजाइयो घेनु चरैयो।
मोहिनी तानिन सो रसखानि सखानि के सग को गोघन गैयो।।
ये सव डारि दिये मन मारि विसारि दयौ सगरौ सुख पैयो।
भूलत वयो करि नेहन ही को 'दही' करियो मुसकाई चितैयो।। १७१॥
शब्दार्थ — वेनु — वेगु वशी। मोहिनी — मोहित करने वाली। रसखानि —
आनन्द-सागर कृष्ण। गोघन — गोचारण के गीत।

श्रर्थ — एक गोपी अपने हृदय में उमड़े हुए कृष्ण-प्रेम का वर्णन अपनी सखी से करती है कि श्रानन्द-सागर कृष्ण का कुन्ज-कुन्ज से घूमना, बंशी वजाना गौएँ चराना, मोहित करने वाली ताने सुनाना, श्रपने साथियों के साथ गोचा-रण के गीत गाना, प्रेम से दही माँगना और मुस्करा कर देखना कैसे भूला जा सकता है? श्रर्थात् कृष्ण की ये सब कीड़ाएँ मेरे मन में गड़ गई हैं। इन्होंने व्याख्या भाग २६४

मेरे मन को अपने वश में कर लिया है और इन्हीं के कारण मेरा सारा प्राप्त किया हुआ सुख छू-मन्तर-हो गया है।

## सवैया

प्रेम मरोरि उठै तब ही मन पाग मरोरिन मे उरकार्वै।

हसे से ह्वँ दृग मोसो रहै लिख मोहन मूरित मो पै न आवै।।

बोले बिना निह चैन परै रसखानि सुने कल श्रीनन पावै।

भौह मरोरिबो री हसिबो भुकिबो पिय सो सजनी सिखरावै।।१७२॥

शंब्दार्थ —पाग मरोरिन मे —पगडी के घुमावो मे। हसे से — हठे हुए से।

श्रीनन — कान।

श्रर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के प्रति अपने प्रेम का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख ! जब भी वह अपनी पगड़ी के घुमावो में मेरे मन को उलभाता है, तभी मेरा प्रेम सजग उठता है। मेरे नेत्र मुभसे रूठे हुए से रहते है श्रीर वे कृष्ण को देख कर मेरे वश मे नहीं रहते। कृष्ण की वाते सुने विना मुभे चैन नहीं पडता, तथा उसकी वाते सुनने पर कानो को आनन्द प्राप्त होता है। यह सुन कर उसकी सखी ने प्रियतम से भीह मोडने की, वक दृष्टि से देखने की, रूठने की तथा फिर मान जाने की शिक्षा दी।

विशेष-- ग्रनुभावो की सुन्दर योजना है।

#### सबैया

वागन मे मुरली रसखान सुनी सुनिकै जिय रीभ पचैगो।
धीर समीर को नीर भरौ निह माइ भकै श्री वबा सकुचैगो।।
ग्राली दुरेघे को चोटिन नैम कही ग्रव कौन उपाय वचैगौ।।
जायबी भॉति कहाँ घर सो परसों वह रास परोस रचैगौ।।१७३।।
शब्दार्थ — रीभि पचैगौ — प्रेम के वशीभूत हो जायेगा। धीर समीर —
वृन्दावन का एक कु ग। भकै — भकभक करना। दुरेघे — निर्लज्ज। नैम —

ग्रर्थ — कोई गोपी कृष्ण के प्रति ग्रपनी ग्रासिनत का सकेत देती हुई ग्रपनी सखी से कहती है कि हे सिख ! बागों में कृष्ण की मुरली की घ्विन को सुन कर यह मन प्रेम के वशीभूत हो जायेगा। धीर समीर से पानी भरकर न लाने के कारण सास भक्त-भक्त करेगी ग्रीर बाबा शर्म से सकुचा जायेगे। हे सिख ! उस निर्लंग्ज कृष्ण की चोटो से कुल की मर्यादा का नियम किस प्रकार

बच सकता है ? ग्रब घर से भी किस प्रकार कहाँ चली जाऊँ, क्योंकि परसो ही वह हमारे पडौस में अपनी रासलीला करेगा।

विशेष-यह सबैया श्रीविश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रन्थावली' मे नही है। सर्वे था

वेनु वजावत गोवन गावत ग्वालन सग गली मधि ग्रायी। वासरी मै उनि मेरोई नाँव सुग्वालिनि के मिस टेरि सुनायी।। ए सजनी सिन सास के त्रासिन नन्द के पास उसास न ग्रायी। कैसी करी रसखानि नही हित चैनन ही चितचीर चुरायी ॥१७४॥ शब्दार्थ - मेरोई नाँव = मेरा ही नाम । मिस = वहाने से । त्रासनि = डर से। नद=ननद।

श्चर्य - एक गोपी अपनी सखी से कृष्ण की वाँस्री के प्रभाव का वर्णन करती हुई कह रही है कि हे सिख । बशी बजाता हुआ, गोचारण के गीत गाता हुआ अन्य ग्वालों के साथ जब कृष्ण मेरी गली मे आया तो उसने सुग्वालिन के वहाने से वाँपुरी मे मेरा नाम वजाकर सुनाया। हे सजनी। अपने नाम को सनकर मै तो सास के डर से इतनी डर गई कि मुभे ग्रपनी ननद के पास भी ठीक तरह से साँस नही ग्राये । ग्रानन्द-सागर कृष्ण ने यह कैसी वात कर दी, इसमे मेरा भला नहीं है, क्योंकि उस चितचोर ने मेरे सुख को भी चुरा लिया है, ग्रथित जब से बाँसुरी मे उसने मेरा नाम बजाया है, तव से मै उसके प्रेम मे इतनी डूब गई हूँ कि मुभे पलभर के लिए भी चैन नही मिलता। मेरा मन हर समय कृष्ण के लिए ही तडपता रहता है।

## सोरठा

एरी चतुर सुजान, भयी ग्रजान हि जान कै। तिज दीनी पहचान, जान अपनी जान कौ ।। १७५॥ शब्दार्थ - सुजान = प्रिय । जान = जानकर । जानको = प्रिया को । श्चर्य - कोई गोपी अपनी सखी से कहती है कि हे सखि ! वह चतुर प्रिया मुफ्ते जानकर भी अजान वना हुआ है, अर्थात् उसने मेरी पूर्णतया उपेक्षा कर दी है। अपनी प्रिया मुभसे गहरा सम्वन्य वनाकर भी वह आज मुभे पहिचा-नता भी नही है।

विशेष - यमक, विरोधाभास ग्रलकार।

## सब या

पूरव पुन्यान ते चितई जिन ये श्राख्याँ मुसकानि भरी जू।
कोऊ रही पुतरी सी खरी कोऊ घाट डरी कोऊ वाट परी जू॥
जे अपने घरही रसखानि कहै अह हौसनि जाति मरी जू।
लाल जे बाल विहाल करी ते निहाल करी न निहाल करी जू॥१७६॥
शब्दार्थ—चितई—देखी। पुतरी—काठ की पुतली। हौसनि—प्रसन्नता—
भरी लालसाएँ। बिहाल—व्याकुल। निहाल—प्रसन्न।

श्चर्य — कोई गोपी अपनी सखी से कहती है कि हे सिख ! कृष्ण की हॅसी भरी आँखों को जो वालाएँ देख पाई, यह उनके पूर्व जन्मों के पुण्यों का ही फल था। उन मुस्कान-भरी आँखों को देखकर कोई तो काठ की पुतली की तरह निश्चेप्ट खडी रही, कोई घाट पर डर गई और कोई अपनी सुधि-बुधि खोंकर मार्ग में ही पड गई। रसखान कहते है कि जो वालाएँ अपने घर थी, वे प्रसन्नता-भरी लालसाओं में मरी जाती थी। कृष्ण ने जिन वालाओं को ज्याकुल किया था, वस्तुत उन्हें ज्याकुल न करके प्रसन्न किया था।

#### सर्वया

ग्राजु री नन्दलला निकस्यौ तुलसीवन ते बन कै मुसकातो ।
देखे वनै न वनै कहतै ग्रब सो सुख जो मुख मै न समातो ।।
हौ रसखानि बिलोकिबे कौ कुलकानि के काज कियौ हिय हातो ।
पाइ गई ग्रलबेली ग्रचानक ए भटू लाज को काज कहा तो ।। १७७।।
शब्दार्थ—नन्दलला—कुण्ण । तुलसीवन—वृन्दावन । वनकै—वन-ठनकर ।
हातो—दूर । भटू—सखी ।

ऋषं — कोई गोपी प्रपनी सखी से कहती है कि हे सखि! म्राज बन-ठनकर मुस्कराता हुम्रा कृष्ण वृन्दावन से निकला। उसकी शोमा न तो देखते बनती थी और न कहते बनती थी भौर उसे देखकर जो सुख प्राप्त हुम्रा, उसका वर्णन नहीं किया जा सकता। उस म्रानन्द-सागर को देखने के लिए सभी मज-बालाम्रों ने कुल की लाज भीर मर्यादा को भ्रपने हृदय से दूर कर दिया। हे सखि! इतने मे ही, म्रचानक वह मलबेली म्रा गई तो फिर लाज का क्या काम था? म्रर्थात् सभी कृष्ण के प्रति पूर्णतया म्रनुरक्त होकर म्रपनी लौकिक मर्यादाम्रों को भूल गई।

## सव या

श्रित लोक की लाज समूह मै छोरि कै राखि थकी वहु सकट सो।
पल मै कुलकानि की मेड नखी निंह रोकी रुकी पल के पट सो।।
रसखानि सु केतो उचाटि रही उचटी न सकोच की श्रीचट सो।
श्रित कोटि कियौ हटकी न रही श्रटकी श्रैं खियाँ लट की लट सो।।१७५॥
शब्दार्थ — समूह मै — भीड मे ही। मेड — सीमा। नखी — लाघ दी। पल
के पट सो — पलक रूपी वस्त्र मे। उचाटि — व्याकुल। श्रीचट — टेस, चोट।

अर्थ—कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के रूप के प्रभाव का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि । भीड़ मे ही अत्यधिक लोक की लाज को छोडकर मैं अत्यन्त सकटमें पड़कर थक गई, क्यों कि उस समय भी मैं अपने मन को काबू में न रख सकी। कृष्ण को देखते ही क्षणभर मे ही कुल की मर्यादा की सीमा मैने लॉघ दी, अर्थात् कुल-लाज को छोड दिया। मेरी दृष्टि पलको के वस्त्र में भी नहीं रूक सकी। रसखान कहते है कि मैं चाहे जितनी व्याकुल रही, पर मैं सकोच की चोट से पृथक् न हो सकी, अर्थात् सकोच किये विना न रह सकी। हे सखि! मैने करोड़ो प्रयत्न किये, पर स्वय को न रोक सकी और मेरी आर्थ के कृष्ण की लटकती हुई कु तल-राशि में उलभ गई।

# रास लीला कवित्त

ग्रधर लगाइ रस प्याइ वाँसुरी वजाइ,

मेरो नाम गाइ हाइ जादू कियौ मन मैं।

नटखट नवल सुघर नन्दनन्दन ने,

करि कै ग्रचेत चेत हिर कै जतन मैं।

फटपट उलट पुलट पट परिधान,

जान लागी लालन पै सबै वाम वन मै।

रस रास सरस रँगीलो रसखानि ग्रानि.

जानि जोर जुगुति विलास कियौ जन मै ।।१७६।। शब्दार्थ—नवल = युवक । सुघर = सुन्दर । जतन मैं = यत्नपूर्वक । पट = चस्त्र । वाम = स्त्री । सरस = ग्रानन्द देने वाला ।

श्रर्थ - कोई गोपी श्रपनी सखी से रासलीला का वर्णन करती हुई कहती

है कि जब कृष्ण ने श्रपनी वांसुरी को अपने अघरो से लगाकर और उसे अघरो का रस पिलाकर तथा मेरा नाम आकर वजाया तो मेरे मन पर मानो वह जादू कर गया। नटखट युवक सुन्दर कृष्ण ने मुभे अचेत करके यत्नपूर्वक हिर के घ्यान मे लगा दिया, अर्थात् कृष्ण के घ्यान के दिना मुभे और किसी वात का पता न रहा। वांसुरी की घ्विन को सुनकर सारी ब्रज की स्त्रियाँ जल्दी से अपने वस्त्रों को उलटा-सीधा पहनकर वन मे पहुँच गई। तब सुन्दर रास रचने वाले सरस और रँगीले कृष्ण ने वहाँ आकर रासलीला की तथा युवितियों, का समूह एकत्र करके उनके साथ आनन्द मनाया।

#### सर्व या

काछ नयौ इकतौ वर जेउर दीठि जसोमित राज कर्यौ री।
या व्रज-मडल मे रसखान कछू तव ते रस रास पर्यौ री।।
देखिय जीवन को फल म्राजु ही लाजिंह काल सिगार हौ वौरी।
केते दिनानि पै जानित हो म्राँखियान के भागिन स्याम नच्चौरी।।१८०॥।
शब्दार्य—काछ —किटवस्त्र। इकतौ —म्रद्वितीय, भ्रनुपम। जेउर —जेवरम्राभूषण। दीठि — ढिठौना, काजल का टीका (माताएँ भ्रपने वच्चो को काजल का टीका इसलिए लगा देती है ताकि उन्हे किसी की नजर न लग जाये)।
राज —सुन्दर। बौरी —पगली।

श्चर्य — कोई गोपी श्रपनी सखी से रास-लीला का वर्णन करती हुई कहती है कि रासलीला के लिए तत्पर कृष्ण का किट-वस्त्र श्रनुपम श्रीर नवीन है। वे सुन्दर श्राभूषण पहने हुए है। यशोदा ने उसके माथे पर सुन्दर िंटीना लगाया हुआ है। हे पगली । जब से इस व्रज-मंडल मे श्रानन्द-सागर कृष्ण ने रासलीला करनी शुरू की है, तब से व्रजवासियों मे नवीन जीवन का सचार हो गया है। श्रपने जीवन के पुण्य वल से प्राप्त इस रासलीला का श्राज तो देखकर श्रानन्द उठा ले, कल से लज्जा का श्रुगार कर लेना; श्रर्थात् लज्जा को त्याग कर रासलीला को देख, वयोकि न जाने कितने दिनों के पञ्चात् इन श्रांखों के भाग्य से कृष्ण नृत्य करेंगे।

• विशेष—१. 'वौरी' शब्द का प्रयोग घनिष्ठ ग्रात्मीयता का सूचक है।
२. श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रन्थावली' मे यह सर्वैया नहीं है।

## सबैया

श्राजु भटू इक गोपकुमार ने रास रच्यौ इक गोप के हारै।

मुन्दर वानिक सौ रसखानि वन्यौ वह छोहरा भाग हमारै।।

ए विधना । जो हमै हँमती श्रव नेकु कहूँ उतको पग धारै।

ताहि वदों फिरि श्रावै घरै विनही तन श्री मन जोवन वारै।।१८१।।

चार्य — भटू = सखी । वानिक = वेश । वदी = शर्त लगाकर कहती हूँ । वारै = न्यौद्यावर करके ।

श्रयं — कोई गोपी श्रपनी सखी से कहती है कि हे मिख । ग्राज एक गोप ने (कृष्ण ने) दूसरे गोप के द्वारे पर रास-लीला रचाई। हमारे सीभाग्य से वह नन्द पुत्र कृष्ण अच्छे वेश वाला वन गया, श्रयात् उसकी छवि द्विगुणित हो गई। हे भगवान् ! जो हमारे प्रेम को लक्ष्य करके हमारे ऊपर हँसती है, श्रव यदि वह तिनक भी उस ग्रोर चली जाये तो मैं गर्त लगाकर कहती हूँ कि वे श्रपना मन श्रीर यौवन कृष्ण पर न्यौछावर किये विना ग्रपने घर वापिस नहीं ग्रा सकती।

# सव या

ग्राज भटू मुरली-बट के तट नद के सांबरे रास रच्यो री। नैनिन सैनिन बैनिन सो निह्ं कोऊ मनोहर भाव बच्यो री।। जद्यपि राखन कौ कुल कानि सबै ब्रज-वालन प्रान पच्यो री। तद्यपि वा रमखानि के हाथ विकानी को ग्रत लच्यो पै लच्यो री।। १८२।।

शब्दार्थ - भट्ट - सखी । साँवरे - कृष्ण ने

श्रयं—कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण द्वारा रचाई गई रासलीला का चर्णन करती हुई कहती है कि हे सखी! ग्राज मुरली-वट के नीचे श्रीकृष्ण ने रासलीला रची थी। उसमें उन्होंने जो प्रदर्शन किया, वह इतना विविधतापूर्ण था कि उनकी ग्राँखों से, सैनों से तथा बचनों से कोई भी मनोहर भाव नहीं बचा, अर्थात् अपने ग्रांगिक ग्रीर वाचिक नृत्यों के द्वारा उन्होंने सभी प्रकार के मनोहर भावों की ग्रभिव्यवित कर दी थी। यद्यपि अपने वश की मर्यादा का पालन करने के लिए सारी व्रज-वालाग्रों ने प्राणपण से प्रयत्न किया, तथापि वे ग्रत मे अपने प्रण से भूक गई घीर ग्रानन्द-सागर कृष्ण के हाथ विक गई। प्रश्रात् सभी व्रज-वालाग्रें कृष्ण की छवि पर मुख्य हो गई।

## सबै या

कीजें कहा जुपै लोग चवाव सदा करिवों किर है बजमारों। सीत न रोकत राखत कागु सुगावत ताहिरी गावन हारों। ग्राव री सीरी करें ग्रेंखिया रसखान घन घन भाग हमारों। ग्रावत है फिरि ग्राज बन्यों वह राति के रास को नाचन हारों।।१८३।। शब्दार्थ — चवाव = िनन्दा। वजमारों = ग्रत्यन्त घातक। सीत न रोकत राखत कागु = कौग्रा शीतकाल (शरद ऋतु) का ग्रागमन नहीं रोक सकता। (शरद ग्रागमन के साथ ही श्राद्ध-समय समाप्त हो जाता है। ग्रत कौवा नहीं चाहता कि शरद ऋतु ग्रावे, पर उसे रोकना उस वेचारे के वस की बात नहीं है। सीरी करें = शीतल करें, ग्रानन्द प्राप्त करें।

प्रथं — कोई गोपी ग्रपनी सखी से रासलीला मे सम्मिलत होने का ग्राग्रह करती हुई कहती है कि हे सखि! यदि लोग हमारी ग्रत्यन्त घातक निन्दा सदा करते रहते है, तो करे, हमे इससे चिन्तित नही होना चाहिए, क्योंकि कौंग्रा चाहे जितनी काँव-काँव करे, पर वह शरद् ऋतु के ग्रागमन को नहीं रोक सकता। ग्रतः चलो, रासलीला मे सिम्मिलत होकर हम ग्रपनी ग्राँखे शीतल करे, ग्रानन्द प्राप्त करे। हमारा भाग्य घन्य है जो हमे इस प्रकार की रासलीला को देखने का ग्रवसर प्राप्त हुम्रा है। कल रात को रासलीला मे नृत्य करने वाला वह कृष्ण ग्राज फिर वन-ठनकर रासलीला मे सिम्मिलत हो रहा है।

विशेष -- १ लोकोक्ति का सुन्दर प्रयोग है।

२. यह सबैया श्री विश्वनाथप्रसादिमश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान ग्रथावनी' मे नही है।

## सर्व या

सासु ग्रङै वरज्यो विटिया जु विलोके ग्रतीक लजावत है। मोहि कहै जु कहूँ वह वात कही यह कौन कहावत है। चाहत काहू के मूंड चढ्यो रसखान भुकै भुकि ग्रावत है।

जब तै वह ग्वाल गली मे नच्यौ तब तै वह नाच नचावत है ॥१८४॥ शब्दार्थ—ग्रछ बरज्यौ = भ्रच्छी प्रकार रोकी । विटिया = पुत्रवधू । भूड चढ्यौ = सिर पर चढ गया, घृष्ट हो गया।

अर्थ कोई गोपी अपनी सखी से रासलीला का वर्णन करती हुई कहती

है कि यद्यपि अपनी पुत्रवधू को उसकी सास ने रासलीला मे आने से अच्छी प्रकार रोक दिया, तथापि वह न रुक सकी। अपनी आज्ञा का उल्लघन देखकर सास वहुत लिज्जत हो रही है। यदि मुभसे वह यह वात कहती तो मैं तुरन्त उत्तर दे देती कि यह कहाँ की वात है। आनद-सागर कृष्ण इतने वृष्ट हो गये हैं कि वे किसी गोपी को अपने वश में करना चाहते है, तभी तो वे वार-बार उसकी ओर भुकभुककर आते है। जब से कृष्ण ने उस गली में रासलीला की है, तब से उसने सभी गोपियों को पूर्णतया अपने वश में कर लिया है।

विशेष-१. मुहावरो का सुन्दर प्रयोग।

२ यह सबैया श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रन्थावली' मे नहीं है।

## सव या

देखत सेज विछी री ग्रछी सु विछी विष सो भिदिगौ सिगरे तन।
ऐसी ग्रचेत गिरी निंह चेत उपाय करे सिगरी सजनी जन।
बोली सयानी सखी रसखानि वचै या सुनाइ कह्या जुवती गान।
देखन का चिलये री चला सब रास रच्या मनमोहन जूवन।।१८५।।
बाब्दार्थ—ग्रछी = ग्रच्छी। भिदिगो = दीड गया। सयानी = चत्र।

श्रर्थ—रासलीला के प्रभाव से एक गोपी इतनी भाव-विभोर हो गई कि उसे अपनी सुधि ही न रही। उसी की अवस्था का वर्णन एक गोपी अपनी सखी से कर रही है कि एक गोपी अपनी अच्छी सेज को विछी देखकर उस पर सोना चाहती थी कि इतने में वाँसुरी की घ्वनि सुनाई दी। उसे सुनकर उसके सारे शरीर में विप-सा फैल गया। वह ऐसी अचेत होकर गिरी कि उसकी सारी सखियों ने अनेक उपाय किये, पर उसे चेत नहीं हुआ। तब एक चतुर गोपी ने अपनी सखियों को वताया कि इसकी अचेतना तभी हट सकती है जब इसको सुनाकर यह कहा जाये कि हे सखि! कृष्ण ने वन में रास रचा है, अत सब उसे देखने के लिए चलो।

तुलना—१ 'दुसह विरह दारुन दसा, रहै न श्रीर उपाय। जात जात ज्यो राखियतु, पिय को नाम सुनाय।। —विहोरी

२. 'मोहि घरीक जिवायौ चहै तो । कहै किन वाही विसासी की वाते।'

—किशोर

# फाग-लीला सबैया

सेलतु फाग लख्यी पिय प्यारी को ता सुख की उपमा किहिं दीजै। देखत ही बिन ग्रावै भलै रसखान कहा है जो वारि न कीजै।। ज्यो ज्यो छवीली कहै पिचकारी लै एक लई यह दूसरी लीजै। त्यो त्यो छवीलो छकै छिव छाक सो हेरै हँसे न टरै खरौ भीजै।।१८६॥ शब्दार्थ —िकिहि —िकस प्रकार। वारि — त्यौ छावर करना। छकै छिव छाक सो — हप के नशे मे मस्त होते है।

श्रर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से फागलीला का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख ! मैने कृष्ण और उनकी प्यारी राघा को फाग खेलते हुए देखा । उस समय की जो शोभा थी, उसकी किस प्रकार उपमा दी जा सकती है । उस समय की शोभा तो देखते ही बनती है और कोई भी ऐसी वस्तु नही है जो उस शोभा पर न्यौछावर न की जा सके। ज्यो-ज्यो वह सुन्दरी राधा चुनौती देकर एक के बाद दूसरी पिचकारी कृष्ण के ऊपर चलाती है, त्यो-त्यों वे रूप के नशे मे मस्त होते जाते है। राधा की पिचकारी को देखकर वे हँसते तो है, पर वे वहाँ से भागे नही और खड़े-खड़े भीगते रहे।

विशेष—यह सबैया श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान ग्रन्थावली' मे नहीं है।

सवैया

खेलत फाग सुहागभरी अनुरागिह लालन की भरि कै।

मारत कु कुम वेसरि के पिचकारिन मै रग को भिर कै।।

गेरत लाल गुलाल लली मन मोहिनि मौज मिटा किर कै।

जात चली रसखानि अली मदमत्त मनी-मन को हिर कै।।१८७।।

शब्दार्थ — अनुरागिह — प्रेम को। मनी-मन — मन रूपी मिण।

श्रर्थ—कोई गोपी अपनी सखी से होली का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख ! सौभाग्यवती व्रजवालाएँ कृष्ण के प्रेम को हृदय मे धारण करके फाग (होली) खेल रही है। वे कु कुम और केसर को तथा रंग भरी पिचकारी को कृष्ण के ऊपर छोड रही है। व्रजवालाएँ, जो मन को मोहने वाली है, अपने सुख को भुलाकर कृष्ण के ऊपर लाल गुलाल डाल रही है। हे सिख ! वह ब्रजवाला मदमस्त मन रूपी मन का हरण करके चली जा रही है।

पाठातर—इस सबैया की ग्रतिम पिन्त का यह रूप भी मिलता है—

'जात चली रसखान ग्रली मदमत्त मनी मन को हिर कै।'

सबैया

फागुन लाग्यौ जब ते तब ते ब्रजमडल धूम मच्यौ है।
नारि नवेली बचै निह एक विसेख यहै सवै प्रेम ग्रच्यौ है।
साँभ सकारे वही रसखानि सुरंग गुलाल लै खेल रच्यौ है।
को सजनी निलजी न भई ग्रव कौन भटू जिहि मान वच्यौ है।।१८८।।
शब्दार्थ—नवेली—नई, युवती। ग्रच्यो—पीना । सुरग—सुन्दर रग,

लाल।

प्रथं — कोई गोपी अपनी सखी से होली का वर्णन करती हुई करती है कि हे सिख ! जबसे फागुन का महीना लगा है, तबसे सारे व्रज-मंडल मे धूम मची हुई है। कोई भी युवती नारी इस धूमघाम से नही बची है ग्रीर सभा ने एक विशेष प्रकार का प्रेम पी लिया है। प्रातः ग्रीर साय ग्रानंद-सागर कृष्ण लाल गुनाल लेकर फाग का खेल खेलते रहते हैं। हे सजनी! इस फागुन के महीने मे कौन ऐसी व्रजवाला है जो निर्लज्ज नही वन गई है? तथा जिसका मान बचा रह गया है?

विशेष -- ग्रतिम पिनत मे काकुवकोक्ति ग्रलकार।

#### कवित्त

आई खेलि होरी व्रजगोरी वा किसोरी सग,

श्रंग श्रग इगनि श्रनग सरसाइ गौ।

कुकुम की मार वा पै रगनि उद्दार उडै,

बुक्का ग्री गुलाल लाल लाल बरसाइगौ। छोडै पिचकारिन धमारिन विगोइ छोडै.

तोडै हिय-हार घार रग बरसाइ गौ।

रसिक सलोनो रिभवार रसखानि म्राजु,

फागुन मै श्रौगुन श्रनेक दरसाई गौ ।।१८६।। शब्दार्थ — श्रनग ==कामदेव । तरसाइ गौ = ललचा गया। धपारिन = होली-गीत । सलोनो = सुन्दर ।

श्रर्य - कोई गोपी श्रपनी सखी से कृष्ण की होली का वर्णन करती हुई

वास्या भाग २७३

महती है कि स्राज कृष्ण ने व्रज की गोरियो और राधा के साथ ऐसी होली केली कि उनके अंग-अग को रग कर कामभावना उत्पन्न कर दी। कु कुम की मार से और उसके ऊपर अनेक प्रकार के रगो को डालकर लाल गुलाल की मुट्ठियाँ विखेरकर वह कृष्ण सबकी ललचा गया। उसने पिचकारियाँ छोडी, होली के गीत गाये तथा गोपियों के हृदय के हारों को तोडकर वह रग की घारा वरसा गया। रसखान कहते है कि वह रसिक और सुन्दर कृष्ण स्राज फागुन में होली खेलते समय अपने अनेक अवगुणों को प्रकट कर गया।

#### कवित्त

गोकुल को ग्वाल काल्हि चौमुँह की ग्वालिन सो,

चाचर रचाइ एक धुमहि मचाइ गौ।

हियो हुलसाइ रमखानि तान गाइ वॉकी,

सहज सुभाइ सब गाँव ललचाइ गौ।

विचका चलाइ और जुवती भिजाइ नेह,

लोचन नचाइ मेरे अगिह नचाइ गी।

सासिह नचाड भोरी नदिह नचाइ खोरी,

बैरनि सचाइ गोरी मोहि सकुचाइ गौ ॥१६०॥

शब्दार्थ — कालिह — कल। चौमुँह — चारो ग्रोर की। पिचका — पिच-कारी। भिजाई नेह — प्रेम मे भिगोकर। खोरी — गली। वैरिन सचाइ — चैरो का बदला लेकर। सकुचाइ गौ — लिज्जत कर गया।

श्चर्य — कोई गोपी अपनी सखी से होली का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख । कल गोकुल का एक खाला (कृष्ण) चारो श्चोर की गोपियों को घरेकर, चाँचर रचाकर धूम मचा गया। रसखान कहते है कि वह बाँकी बाँसुरी की तान सुनाकर तथा हृदय को उल्लिसत करके सहज स्वभाव से सव गाँव वालों को ललचा गया है। वह अपनी पिचकारी चलाकर तथा समस्त युवितयों को प्रेम से भिगोकर श्चौर अपनी श्चांखों को नचाकर मेरे सारे श्चगों को नचा गया है। वह हमारी ही गली में मेरी सासु को तथा भोली ननद को नचाकर श्चौर पुराने बैरों का वदला लेकर मुभे लिज्जित कर ग्रया।

## सबैया

ग्रावतः लाल गुलाल लिये मग सूने मिली इक नार नवीली ।
त्यी रसखानि लगाइ हिये भटू मौज कियो मन माहि ग्रधीनी ।
सारी फटी सुतुमारी हटी ग्रगिया दर की सरकी रगभीनी ।
गाल गुलाल लगाइ लगाइ कै ग्रक रिफाड विदा करि दीनी ॥१६१॥
शब्दार्थ लाल = कृष्ण । सारी = साडी । ग्रक = हृदय ।

प्रयं — कोई गोपी ग्रपनी सखी से कृष्ण की होली का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! कृष्ण हाथ मे गुलाल लिये हुए ग्रा रहे थे कि सूने मार्ग मे उन्हे एक युवती नारी मिली। उसे उन्होने ग्रपने हृदय से लगाकर ग्रानन्द के साथ ग्रपनी मनचाही की। उसकी साडी फट गई, सौकुमार्य नष्ट हो गया, चोली फट गई ग्रीर ग्रपने स्थान से हट गई। कृष्ण ने उसके कपोलो पर गुलाल लगाकर, उसके हृदय से लगाकर तथा रिकाकर विदा कर दिया।

## सबैया

लीने ग्रवीर भरे पिचका रसखानि खारो वहु भाय भरौ जू।

मार से गोपकुमार कुमार से देखत घ्यान टरी न टरी जू।।

पूरव पुत्यित हाथ पर्यौ तुम राज करौ उठि काज करौ जू।

'ताहि सरौ लिख लाज जरौ इहि पाख पितव्रत ताख घरौ जू।।१६२।।

'शब्दार्थ — पिचका — पिचकारी । भाय — भाव मार — कामदेव । कुमार — भोडी ग्रवस्था के। सरौ — समक्ष, सम्मुख। पाख — पक्ष। ताख — प्राला।

ताख घरौ — छोड दिया।

श्रयं — कोई गोपी श्रपनी सखी से कृष्ण की होली का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! वह श्रानद सागर कृष्ण श्रनेक प्रकार के भावों में भरकर तथा श्रवीर भरी पिचकारी लेकर खडा हुग्रा था। छोटी श्रवस्था के गोपकुमार कामदेव जैसे दिखाई दे रहे थे जिन्हें देखते देखते व्यान उन पर टारे से भी नहीं टरता था। वह तुम्हारे हाथ पूर्व जन्म के पुण्यों के कारण ही लग गया है, श्रत तुम उठकर श्रपना काम करो श्रीर उस पर शासन करो उसको सामने देखकर लज्जा को छोडो तथा। इस पक्ष मे पतित-धर्म का त्याग कर दो।

विशेष--१ द्वितीय पनित-मे उपमा श्रलकार।

२. चतुर्थ पितते मे मुहावरे का भावपूर्ण प्रयोग। तुलना-हम भापत है हरिचन्द पिया ग्रहो लाडिलि देर न मामै करो। चलो फूली भूलायो भूकौ उभकौ इहि पाख पतिवत ताख घरी।।

सबैया

मिलि खेलत फाग बढयौ अनुराग सुराग सनी सुख की रमकै। कर कु कुम लै करि कजमुखी प्रिय के दग लावन की घमकै।। रंसखानि गुलाल की बूंधर मै वजवालन की दुति यौ दमके। मनी सावन मांभ ललाई के मांभ चहुँ दिसि ते चपला चमकै ।।१६३॥ शब्दार्थ-अनुराग=प्रेम । रमकै=अठखेलियाँ । कजमुखी=कमल जैसे सुन्दर मुख वाली। लावन की - फेंकने के लिए। घूं घर - घु घार।

चपला=विजली।

'प्रयं-कोई गोपी ग्रपनी सखी से कृष्ण की होली का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख । कृष्ण गोपियो के साथ फाग खेल रहे थे। सुख की इन सौभाग्यशाली अठखेलियो मे उनका प्रेम वढ गया था । कमल जैसे सुन्दर मुख वाली गोपियाँ हाथ मे कु कुम लेकर उसे उनके ऊपर फेकने के लिए अवसर ताक रही थी। रसखान कहते है कि गुलाल की धुँ याघार मे बजवालाग्रो की द्युति इस प्रकार चमक रही थी, मानो सावन मास की लालिमा मे चारो श्रोर से विजली चमक रही हो।

विशेष-- ग्रतिम पवित मे उत्प्रेक्षा 'प्रलकार । राधा का सौन्दर्य कवित्त

श्राज् बरसाने बरसाने सव श्रानन्द सो, लाडिली बरस गाँठि आई छवि छाई है। कौतुक ग्रपार घर घर रग विसतार, रहत निहारि सुध बुध विसराई है। ग्राये वजराज वजरानी दिध दानी सग. यति ही उमगे रूप रासि लूटि पाई है। गुनी जन गान घन दान सनमान, वाजे-पौरिन निसान रसलान मन भाई है ।।१६४।। शब्दार्थ - वरसाने = वर्षा ऋतू मे । वरसाने = वर्ज का एक गाँव, रावा इसी गाँव की रहने वाली थी। रंग विसतार = ग्रानंद का प्रसार। निसान = नगाडा ।

श्चर्य -- राघा के सीन्दर्य का वर्णन करती हुई कोई गोपी श्रपनी सखी से कहती है कि हे सखी । ग्राज वर्षा ऋतू मे वरसाने गाँव के सभी निवासी प्रसन्त हैं. क्यो ग्राज प्यारी रावा की वर्षगाँठ है, इसीलिए चारो ग्रोर शोभा छाई हुई है। हर स्थान पर ग्रपार ग्राञ्चर्य ग्रीर ग्रानन्द का प्रसार है जिसे देखकर लोग अपनी स्धि-वृधि भूल जाते है। दही वा दान लेने वाले कृष्ण राधा के साथ यहाँ ग्राये है। वे ग्रत्यन्त प्रसन्न है, वयोकि उन्हे रूप-राशि रावा को लूटने का अवसर मिला है। गाँव में हर स्थान पर गुणी व्यक्ति गीत गाते हुए सम्मानपूर्वक वन का दान कर रहे है और सर्वत्र मनोहर नागडे वज रहे है विशेष —यह कवित्त श्री विञ्वानाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखानः

ग्रन्थावली मे नही है।

## कवित्त

कैंचो रसखान रस कोस दुग प्यास जानि, श्रानि कै पियूप पूप कीनो विधि चद घर कैंघो मनि मानिक वैठारिव को कंचन में, जरिया जोवन जिन गढिया सघर घर। कैथो काम कामना के राजत ग्रधर चिन्ह. कैंघों यह भीर ज्ञान वोहित ग्रमान हर। एरी मेरी प्यारी दृति कोटि रात रम्भा की, वारि डारो तेही चित चोरनि चिवुक पर ॥१६४॥

शब्दार्थ — रस कोस — ग्रानन्द-निवि । पियूप पूप = ग्रमृत का सार । विवि = ब्रह्म । गढिया सुघर घर = सुन्दर घर वना लिया । वोहित = नीका । गुमान हर=गर्व को नष्ट करने वाला । दृति=शोभा ।

श्रर्थ-कोई गोपी राघा से उसके सीन्दर्य का वर्णन करती हुई कहती है कि ब्रह्मा ने ससार को प्यासा जानकर उसकी तृष्ति के लिए तुम्हारे नेत्रों मे श्रानन्द-निधि भर दिया है। तुम्हारा मुख इतना सुन्दर हे जैसे अपने श्रमृत-सार कां सजोकर स्वय चन्द्रमा उपस्थित हो गया हो। तुम्हारे शरीर का गठन ऐसा ः है जैसे सोने मे माणि-मुक्ताग्रो को जड़ने के लिए कुशल जिंदया यौवन ने

सुन्दर घर (रत्न जड़ने के लिए) स्थान बना जिया हो। तुम्हारे ग्रघरो की लाली काम कामना जैसी सुशोभित है। तुम्हारी नासिका का छिद्र उस भौरे के समान है जिसमे ज्ञान की नौका का गर्व नष्ट हो जाता है, ग्रर्थात् सुधि-वुधि नष्ट हो जाती है। मेरी प्यारी सखी राधा । तेरी मनोहर चिबुक पर मै करोडो रित ग्रीर रम्भा की शोभा को न्यौछावर करती हूँ।

विशेष —यह कवित्त श्री विश्वनाथ प्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान ग्रन्थावली' मे नहीं है।

#### सव या

श्री मुख यौ न बखान सकै वृषभान सुता जू को रूप उजारो ।
हे रसखान तू ज्ञान सभार तरेनि निहार जु रीफन हारो ।
चारु सिंदूर को लाल रसाल लसै ब्रज वाल को भाल टिकारो ।
गोद मे मानौ विराजत है घनस्याम के सारे को सारे को सारो ॥१६६॥
काद्यार्थ—श्रीमुख — मुख की शोभा । वृषभान सुता — राधा। तरैनि —
नक्षत्र। रसाल — सरस । टिकारो — टीका । घनस्याम के सारे की सारे को
सारो — मगल।

प्रयं—कोई गोपी ग्रपनी सखी से राघा के सौन्दर्य का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! राघा के मुख की शोभा का कौन वर्णन कर सकता है। उसका सौन्दर्य प्रकाशित करने वाला है। रसखान कहते है कि हे मनुष्य! तू अपना ज्ञान सभाल और यदि तू राघा के रूप का कुछ वोध करना चाहता है तो नक्षत्रों की ग्रोर देख, अर्थात् जिस प्रकार नक्षत्रों की प्रभा ग्रनुपम है, उसी प्रकार राघा का रूप भी घिट्टतीय है। उस ज़जवाला के मस्तक पर लगा हुआ सिन्दूर का टीका ग्रत्यन्त सुन्दर एवं सरस है। वह टीका ऐसा प्रतीत होता है मानो चन्द्रमा की गोद मे मंगल सुशोभित हो।

## विशेष-१. उत्पेक्षा अलकार।

- र 'घनस्याम के सारे की सारे को सारो' मे विलप्टत्व दोष है क्योंकि इसका अर्थ क्लिप्टता से निकलता है—घनस्याम का साला = चन्द्रमा; चन्द्रमा की स्त्री = वीरवहूटी; वीरवहूटी का भाई मगल।
  - ३ यह सर्वया श्री विश्वनाथ प्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-प्रथावली' मे नही है।

#### सर्वया

अति लाल गुलाल दुक्ल ते फूल अली । अलि कुंतल राजत है।

मखतूल समान के गुज घरानि मैं किंसुक की छवि छाजत है।

मुकता के कदव ते अब के मौर सुने सुर कोकिल लाजत है।

यह आविन प्यारी जुकी रसखानि वसत-सी आज विराजत है।।

शब्दार्थ — अली — सखी। अलि — अमर। कुंतल — केश। मखतूल —
काला रेशम। छरानि मैं — डोरियों मे।

श्रयं — कोई गोपी श्रपनी सखी से राघा के सौन्दर्य का वर्णन करती हुई कहती है कि है सखि । उसका श्रत्यन्त लाल गुलाल के समान दुकूल गुलाब के लाल फूल की भाँति शोभायमान है। उसकी काली केशराशि भोरी के समान सुशोभित है। काले रेशम की डोरियो मे वँथे हुए गुज पलाग-पुष्प की भाँति शोभा सम्पन्न है। उसके मोती कदव श्रीर श्राम की मजरियो के समान शोभायमान है। उसकी वाणी मे इतना माधुर्य है कि उसके वचनों को सुनकर कोयल भी लजा जानी है। इस श्रपनी प्यारी श्रीर श्रानन्द की खान राघा की शोभा वसन्त श्री के समान प्रतीत हो रही है।

विशेष-यमक, उपमा, छेकानुप्रास श्रीर साग रूपक ग्रलंकार ।

#### सर्वं या

तन चन्दन खौर के वैठी भट्ट रही आजु सुधा की सुता मनसी।

मनौ इन्दुबधून लजावन को सब जानिन काढि घरी गन सी।।

रसखानि विराजित चौकी कुचौ विच जित्तमताहि जरी तन सी।

दमकै दृग वान के घायन को गिरि सेत के सिंघ के जीवन सी।।१६८।।

शब्दार्थ — सुधा की सुता मनसी — सुधा की मानस-पुत्री। इदुबबून —

चन्द्रमा की पित्यो तारिकाओ को। लजावन — लज्जित करने के लिए।

गन सी — गणश्री, अपने समूह की सात्विक छटा। चौकी — हार के बीच का

चदा। जत्मताहि — सौन्दर्य को। सिंध — बीच। जीवन-सी — जलाशय की

भाँति।

श्रर्थ — कोई गोपी श्रपनी सखी से राघा की सुन्दरता का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि ! श्रपने शरीर पर चन्दन लगाकर वैठी हुई वह सुवा की मानस पुत्री राघा ऐसी प्रतीत हो रही है, मानो चन्द्रमा की पत्नियों

तारिकाग्रो को लिजत करने के लिए सब प्रकार से ग्रपनी समग्र सात्विक श्रोभा को बाहर निकाल कर बैठी हुई हो। रसखान कि कहते हैं कि उसके कुचो के बीच मे हार का चदा इस प्रकार शोभा दे रहा है, जैसे सौन्दर्य को ही उसके शरीर में जड़ दिया गया हो। वह चन्दा ऐसा प्रतीत होता है मानो दृग बाणो का घाव दमक रहा हो, ग्रथवा श्वेत पर्वत के सिधस्थान में कोई जलाशय हो।

विशेष—१. उपमा, रूपक, उत्प्रेक्षा ग्रोर ग्रतिशयोक्ति ग्रर्थालकारो का वडा ही भावपूर्ण प्रयोग हुग्रा है।

२ 'दमकै दृग वान के घायन को' मे दी गई उपमा रसानुभूति मे वावक है।

#### सर्वया

ग्राज सँवारित नेकु भटू तन, मद करी रित की दुित लाजें। देखत रीिक रहे रसखानि सु ग्रीर छटा विधिना उपराजें।। ग्राए है न्यौते तरमन के मनो सग पतंग पतग जु राजें। ऐसे लसें मुकुतागन में तित तेरे तरौना के तीर विराजें।।१६६॥ शब्दार्थ — भटू — सखी। रित — कामदेव की स्त्री, जो सर्वाधिक सुन्दर मानी जाती है। दुित — द्युित, शोभा। लाजें — लिजत हो जाती है। रसखानि — ग्रानन्द सागर कृष्ण। विधिना — ब्रह्मा। उपराजें — उत्पन्न करे। तरमन के — नक्षत्रों के, मोतियों के। पतग — सूर्य, तरौना। पतग — शलभ, तिल। तीर — किनारा।

प्रथं—कोई गोपी राघा से उसके सौन्दर्य का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख ! ग्राज तिनक ग्रपना शरीर सभाल लो, क्योंकि इसके सौन्दर्य के समक्ष रित का सौन्दर्य भी मन्द हो गया है और वह इसी कारण लिज्जित हो रही है। ग्रानन्द सागर कृष्ण तुम्हारी शोभा को देखकर रीभ रहे हे। तुम्हारे ग्रितिरिक्त ब्रह्मा ग्रीर क्या उत्पन्न करे ? ग्रथीत् तुम उसकी सौन्दर्य सृष्टि की चरम पराकाष्ठा हो। मोतियो से युक्त तुम्हारे तरीना के किनारे पर सुशोभित होता हुग्रा तिल इस प्रकार सुशोभित हो रहा है मानो सूर्य के साथ सारे नक्षत्र स्थाकर एकत्र हो गए हो।

विशेष-प्रतीप, श्लेप, यमक, उपमा म्रलंकार ।

#### सवैया

प्यारी की चारु सिंगार तरगिन जाय लिंग रित की दुित कूलिन । जोवन जेव कहा किह्यें उर पें छिव मजु अनेक ६ कूलिन । कंचुकी सेत मै जावक विन्दु विलोकि मरें मधवानि की सूलिन । पूजे है आजु मनौ रसखान सुभूत के भूप वधूक के फूलिन ॥२००॥, शब्दार्थ - सिगार तरगन = सौन्दर्य की लहरें । जेव = कान्ति । सेत = श्वेत, सफेद । जावक = महावर, लाल रग । मधवानि की सूलिन = इन्द्र वच्छ की चोट । भूत के भूप = शिव । वधूक के फूलिन = दुपहरिया के लाल रग के फूलो से ।

भ्रयं—कोई गोपी राधा के सौन्दर्य का वर्णन अपनी सखी से करती हुई कहती है कि हे मिख ! उस प्यारी राधा के सुन्दर सौन्दर्य की लहरे रित की शोभा के किनारो से जा लगी है, अर्थात् वह रित के समान सुन्दर है। उसके यौवन की काित का तो कहना ही क्या ? उसके हृदय पर अनेक सुन्दर वस्त्रों की शोभा सुशोभित है। उसकी श्वेत कचुकी मे लाल रग के विन्दु को देखकर तो मनुष्य इन्द्र के वज्र की चोट की भाँति भारी चोट खाकर मर जाता है। उसके कुचो पर पडा हुआ लाल वस्त्र इस प्रकार प्रतीत हो रहा है। मानो बन्धुक के फूलो से शिव की पूजा की गई हो।

विशेष-१ उत्प्रेक्षा मलकार।

 यह सबैया श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादितः 'रसखान ग्रथावली' मे नही है।

वुलना—'दुरत न कुच बिच कचुकी, चुपरी सादी सेत । कवि ग्रंकन के ग्रर्थ ली, प्रगट दिखाई देत ॥'

—विहारी

### सवैया

बाँकी मरोर गटी भृकुटीन लगी श्रिलयाँ तिरछानि तिया की।
टाँक सी लाँक भई रसखानि सुदामिनि ते दुति दूनी हिमा की।।
सोहै तरग श्रनग की श्रंगिन श्रोप उरोज उठी छितया की।
जोवन जोति सु यौ दमकै उसकाइ दई मनो वाती दिया की।।२०१।।
बाद्यार्थ—टाक=पतली। लाक=लक, कमर। सुदामिनि=सौदामिनी,

व्याख्या भाग २५३.

विजली । दुति छुति, शोभा । ग्रनग = कामदेव । ग्रोप = शोभा । उरोज = स्तन ।

प्रयं — कोई गोपी राघा की वय सिन्य का वर्णन अपनी सखी से करती हुई कहती है कि राधा की तिरछी आखो ने, जो भृकुटी तक फैली हुई है, गर्वीली वकता ग्रहण कर ली है। आनन्द सागर राघा की कमर पतली हो गई है। उसके हृदय की (शीरर की) शोभा दामिनी से भी अधिक वढ गई है। उसके अगो में कामदेव की तरगे शोभायमान है, उसकी छाती के उठे हुए स्तन भी शोभायुवत है। उसकी यौवन शोभा इस प्रकार दमक रही है, मानो दीपक की वाती उकसा दी गई हो; अर्थात् जिस प्रकार दीपक की वाती को बढाने से धूमिल प्रकाश स्पष्ट हो जाता है, उसी प्रकार राधा के अगो में भी यौवन की शोभा स्पष्ट दिखाई दे रही है।

विशेष—उपमा, अधिक, छेकानुप्रास ग्रलंकार । तुलना—१ 'ग्रग श्रंग नग जगमगै, दीप सिखा सी देह । दिया बढाये हू रहै, वडो उजेरो गेह ॥ —विहारी

> 'पलट चली मुसकाय, दुति रहीम उपजाय ग्रति । वाती सी उकसाय, मानो दीनी देह की।'

> > -रहीम

### सव या

वासर तूँ जु कहूँ निकरै रिव को रथ माँभ ग्रकास ग्ररै री।
रैन यहै गित है रसखानि छपाकर ग्रॉगन ते न टरै री।।
दीस निस्वास चल्योई करें निसि द्यौस की ग्रासन पाय घर री।
तेरो न जात कछू दिन राति विचारे बटोही की वाट परै री।।२०२॥
शब्दार्थ—वासर=दिन। छपाकर=चन्द्रमा। द्यौस=दिवस, दिन।
वाह परै=रास्ता एक जाता है।

प्रयं—कोई गोपी राघा से उसके सौन्दर्य का वर्णन करती हुई कहती है कि हे राघा ! यदि तू दिन मे ग्रपने घर से वाहर निकल ग्राती है तो तेरे सौन्दर्य से सूर्य इतना चिकत हो जाता है कि उसका रथ ग्राकांग में ही हक जाता है, ग्रथांत सूर्य ग्रपनी गित भूलकर एकटक तुभे ही देखता रह जाता

है। हे ग्रानन्द-सागर राघा! रात को भी यही दशा होती है। तेरा सौन्दर्य देखकर चन्द्रमा तेरे ग्रांगन में ही ठहर जाता है ग्रीर ग्रांगे नहीं बढता। दिन में तो पवन चलता ही रहता है, पर रात में भी वह दिन की ग्रांगा से तेरे पीछे लगा रहता है, ग्रंथांत् तेरी सुगन्वि का लोभी पवन रात-दिन चलता रहता है। इस पवन के रात-दिन चलते रहने के कारण तेरा तो कुछ नहीं विगडता, पर वेचारे पथिक का रास्ता रुक जाता है, ग्रंथांत् वह ग्रंपने रास्ते पर चल नहीं पाता।

विशेष — अत्युवित और व्याजस्तुति अलंकार ।
तुलना — भेरे कहे हाहा करि नीरे ह्वै निहारी जव,
जेते वट वाट के वटाऊ मारे जात हैं।'

---ग्रालम

#### सबैया

जाको लसै मुख चन्द समान कमानी सी भीह गुमान हरै। दीरघ नैन सरोजहुँ तै मृग खजन मीन की पाँत दरै।। रसखान उरोज निहारत ही मुनि कौन समाधि न जाहि टरै। जिहिं नीके नवैं किट हार के भार सो तासो कहै सब काम करै।।२०३॥ दार्थ —गुमान हरै —गुर्व को नुष्ट करती है। सरोज —कमल। दरैं =

शब्दार्थ — गुमान हर्रै — गर्व को नप्ट करती है। सरोज — कमल। दर्रै — चूर्ण करना। उरोज — स्तन।

प्रयं — कोई गोपी प्रपनी सखी से राधा के सीन्दर्य का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! जिसका युख चन्द्रमा के समान मुशोभित है। कमानी सी भीहे गर्व को नष्ट करती है, विशालहै नेत्र कमल से बढकर हैं और मृग, खजन तथा मीन की पिक्तियों को चूर्ण करने वाले है। ग्रानन्द-सागर स्तनों को देखते ही ऐसा कीन ऋषि है जो ग्रपनी समाधि से विचलित नहीं हो जाता। जो किट के हार के वोक से ही, ग्रपनी सुकुमारता के कारण, नीचे भुक जाती है, उससे सब काम करने को कहते है।

विशेष—१. उपमा, व्यतिरेक, वक्षोक्ति, ग्रतिशयोक्ति ग्रलकार।
२. यह सवैया श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रंथावली' मे नही है।

पाठान्तर-इस सर्वये की प्रथम दो पवितयो का यह रूप भी मिलता है।

'यह जाको लसे मुख चन्द-समान कमान-सी भीह गुमान हरै। ग्रित दौरघ नैन सरोजहूँ ते मृग खजन मीन की पाँति दरै॥'

#### सवैया

प्रेम कथानि की वात चलै चमकै चित चंचलता चिनगारी।
लोचन वक विलोकनि लोलनि बोलिन मै बतियाँ रसकारी।।
सोहै तरग अनग को अगिन कोमल यो भमकै भनकारी।
पूतरी खेलत ही पटकी रसखानि सु चौपर खेलत प्यारी।।२०४।।
काट्यार्थ-लोलिनि=सुन्दर, मधुर। रसकारी=आनन्ददायक। अनंग=
कामदेव। भमकै=ध्विन करती है। पूतरी=चौसर की गोट।

श्रयं — कोई गोपी अपनी सखी से चौपड का वर्णन करती हुई कह रही है कि जब भी प्रेम-कथाओं की चर्चा चलती है तो कृष्ण के मन मे चचलता की चिनगारी चमकने लगती है। वे वक्र दृष्टि से देखने लगते है, मधुर वोल बोलने लगते है श्रीर उनकी वाते अत्यधिक आनन्द से भरी हुई होती है। उनके अगो मे कामदेव की लहरे सुशोभित हो जाती है। रसखान कहते है कि उन्होंने अपनी प्राणिप्रया के साथ चौपड खेलते हुए अपनी गोट को पटक दिया, अर्थात् वे अपनी प्रिया के प्रेम मे इतने तल्लीन हुए कि चौपड़ खेलना ही भूल गये।

विशेष-अनुप्रास अलकार।

## मानवती राधा सवैया

वारित जा पर ज्यों न थकै चहुँ ग्रोर जिती नृप्रंती घरती है।

मान सकै घरती सो कहाँ जिहि रूप लखै रित सी रती है।

जा रसखान विलोकन काज सदाई सदा हरती वरती है।

तौ लिंग ता मन मोहन की ग्रेंखियाँ निसि द्यौस हहा करती है।।२०६॥ देवा कार्या—वारित—न्यौछावर करती हुई। ज्यौ—जीव, प्राण। ती—

स्त्रियाँ। मान सकै घर—जो मान घारण कर सके। रती—रत्ती के समान।

हरती वरती है—ग्राकुल रहती है। तौ लिंग—तेरे लिए। निसि द्यौस—रातदिन। हहा करती है—ग्रानुसनय-विनय करती रहती है।

श्रर्थं — मानवती राधा को उसकी सखी समभाती हुई कहती है कि हे राधे । जिस कृष्ण पर चारो ग्रोर के राजाग्रो की सभी स्त्रियाँ ग्रपने प्राणो

को न्यौछावर करते हुए नहीं थकती। ऐसी स्त्रियाँ कहाँ है जो कृष्ण से विमुख होकर मान घारण कर सके, भले ही उनकी सुन्दरता में रित भी रित्ती के समान हो, नगण्य हो। जिस ग्रानन्द-सागर कृष्ण को देखने के लिए सभी स्त्रियाँ सदा ही ग्राकुल रहती है, उसी मनमोहन कृष्ण की ग्रांखे रात-दिन तेरे लिए ग्रानुनय-विनय करती रहती है। (ग्रत तू ग्रपना मान छोडकर कृष्ण से जी ग्रांसिन।)

विशेष- १. यमक, व्यतिरेक, उपमा ।

२. यह सबैया श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रथा-वली' मे नहीं है।

#### सवैया

मान की ग्रौधि है ग्राधी घरी ग्ररी जौ रसखानि डरै हित के डर।
कै हित छोड़िय पारिय पाइनि ऐसे कटाछनही हियरा-हर।।
मोहनलाल को हाल विलोकिय नेकु कछु किनि छ्वै कर सो कर।
ना करिवे पर वारे है प्रान कहा करि है ग्रव हाँ करिवे पर।।२०६।।
शब्दार्थ —ग्रौधि —ग्रविध । हित —प्रेम । कै — या तौ। हियरा हर —
हृदय को हर; मन को जीत लो।

भ्रथं—कोई गोपी अपनी मानिनी सखी राधा को समभाती हुई कहती है कि यदि आनन्द-सागर प्रेम के कारण डर जाये तो मान की आघी घडी होनी चाहिए, अर्थात् यदि कृष्ण तेरे मान से भयभीत हो गये हे तो मुभे अपना मान छोड देना चाहिए। या तो तुम उनसे प्रेम ही छोड दो, और यदि प्रेम को नही छोड सकती तो उसके पैरो मे पडकर ऐभी तिरछी दृष्टि से देखों कि उमके मन को ही जीत लो। तुम अपने वियोग में कृष्ण का तिनक हाल तो देखों, वह वेचारा तुम्हारे विरह में हाथ मल रहा है। वह तुम्हारी 'नहीं' पर ही अपने प्राणों को न्यौछादर करता है। न जाने 'हां' करने पर वह नया करेगा।

विशेष-परम्परागत वर्णन है।

#### सर्वया

त् गरवाइ कहा भगरै रसखानि तेरे वस वावरो होसै। तो हूँ न छाती सिराइ ग्ररी करि भार इतै उतै वाभिन कोसै। लालिह लाल कियें ग्रेंखियाँ गिह लालिह काल सो क्यौ भई रोसै।
ए विधना तू कहा री पढी बस राख्यो गुपालिह लाल भरोसै।।२०७।।
शब्दार्थ—गरवाइ—गर्व करके। सिराइ—ठडी पडना। करि भार—
डाह करके।

प्रयं — कोई गोपी अपनी सखी राधा को समभाती हुई कहती है कि तू गर्व करके मुभसे क्या भगड़ा करती है। ग्रानन्द सागर कृष्ण तेरे प्रेम मे पागल होकर तेरे क्या मे हो गये है, तो भी तेरी छाती ठडी नहीं हुई ग्रोर डाह करके फिर भी मुभे बध्या होने की गाली देती है। कृष्ण तेरे लिए लाल ग्रॉखे किये हुए है, ग्रर्थात् ग्रानुरता से तेरी प्रतीक्षा करते है। कृष्ण को ग्रपने क्या मे करके भी काल की भॉति क्यो कोध करती है। हे दैव! तूने यह विद्या कहाँ से पढी है कि तूने कृष्ण को ग्रपने प्रेम का भूठा विश्वास दे दिया है ग्रीर वह तेरे ही भरोसे रहता है।

विश ष--- अनुप्रास और यमक अलकार।

### सवैया

पिय सो तुम मान कर्यौ कत नागरि आजु कहा किनहूँ सिख दीनी ।
ऐसे मनोहर प्रीतम के तक्नी बक्नी पग पोर्छ नवीनी ।।
सुन्दर हास सुघानिधि सो मुख नैनिन चैन महारस भीनी ।
रसखानि न लागत तोहिं कळू अब तेरी तिया किनहूँ मित दीनी ।।२०८।।
राख्यार्थ—कत = बयो । सिख = शिक्षा । वक्नी = बरौनियो से । मुधानिधि
चन्द्रमा । महारस = अत्यधिक आनन्द ।

श्रर्थ — कोई गोपी प्रपनी मानिनी सखी, राधा की ताड़ना करती हुई कहती है कि हे चतुर सखि । तुम प्रपने प्रिय से क्यो मान कर रही हो ? तुम्हे ग्राज क्या हो गया है ? किसने तुमको ऐसी शिक्षा दी है ? तुम्हारा प्रिय तो इतना मनोहर है कि तरुणियाँ उसके पैरो को श्रपनी वरौनियो से पोछती है । उसका हास्य सुन्दर है, मुख चन्द्रमा के समान सुन्दर है, उसके नेत्र सुख देने वाले ग्रौर ग्रत्यन्त ग्रानन्द से भरे हुए है । ऐसा ग्रानन्द सागर प्रिय ग्रव तेरा कुछ नही लगता, ग्रथात् तू उससे रूठी हुई है । हे तिया ! न जाने किसने तेरी मित को छीन लिया है जो तू ऐसे मनोहर प्रियतम से मान करके बैठी हुई है ।

विशेष-१. अनुप्रास, उपमा अलकार।

२ 'तिया' शब्द के प्रयोग मे भर्त्सना का भाव निहित है।

#### कवित्त

डहडही वैरी मंजु डार सहकार की पै,

चहचही चुहल चहुँकित ग्रलीन की।

लहलही लोनी लता लपटी तमालन प,

कहकही तापै कोकिला की काकलीन की।

तहतही करि रसखानि के मिलन हेत,

वहवही बानि तिज मानस मलीन की।

महमही मन्द मन्द मारुत मिलनि तैसी,

गहगही खिलनि गुलाव की कलीन की ॥२०६॥

शब्दार्थ — डहडही — फली हुई । सहकार — ग्राम । ग्रलीन की — भौरों की । लहलही — हरी भरी । लोनी — सुन्दर । काकलीन की — कु जो की । तहतही — शीघ्रता । रसखानि — ग्रानन्द सागर कृष्ण । बहबही — भद्दी । वानि — ग्रादत, स्वभाव । मास्त — हवा । गहगही — पूर्ण विकसित ।

भ्रय — कोई गोपी श्रपनी सखी मानवती राघा से वसन्त ऋतु का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! श्राम की वौरो से युक्त तथा फली हुई सन्दर डाली पर चारो ग्रोर से भौरो की गूँज श्रानन्दपूर्वक गूँज रही है। हरी भरी सुन्दर लताये तमाल वृक्षो से लिपटी हुई है जिनपर कोयले कूज रही है। शी घ्रता से कृष्ण से मिलने के लिए गोपियाँ ग्रपने हृदय का मलीन स्वभाव छोडकर श्रातुर हो गई है। सुगधित मन्द मन्द मास्त चल रहा है ग्रौर गुलाव की कलियाँ खिलकर पूर्ण विकसित हो गई है।

ऐसे समय मे तेरा मान करना उचित नहीं है।

### सबैया

जो कवहूँ मग पाँव न देत सु तो हित लालन ग्रापुन गौनें। मेरो कह्यों करि मान तजौ किह मोहन सो विल वोल सलौनें।। सीहै दिवावत हो रसखानि तूँ सौहै करैं किन लाखिन लौनें। नोखी तूँ मानिनि मान कर्यों किन मान वसत में कीनौ है कौनें।।२१०।। बाद्यार्थ —सलौनें = मधुर। सौहै = सौगन्ध। सौहै = सम्मुख। लाखिन = साखों मे सुन्दर मुख। नोखी = विलक्षण।

प्रथं — कोई गोपी अपनी मानिनी सखी राघा को समकाती हुई कहती है कि जो स्त्रियाँ कभी घर से बाहर कदम भी नही रखती, वे भी कृष्ण के लिए स्वय छिपकर गमन करती है, अर्थात् कृष्ण मे इतना आकर्षण है कि घीरा भी उनसे मिलने के लिए अधीरा बन जाती है। अत तू मेरा कहना मान कर अपना मान छोड और मोहन से मधुर-मधुर शब्दों मे वाते कर। रसखान कहते है कि मै तुक्कों सौगन्घ दिलाकर कहती हूँ कि हे लाखों में सुन्दर मुखवाली तू कृष्ण के सामने जा। हे मानिनी ! तू तो बहुत ही विलक्षण है, वरना बसन्त-ऋतु में भी कोई मान करता है ? अत तू मेरा कहना मान और अपना मान तजकर कृष्ण से बाते कर।

विशेष-तृतीय ग्रीर चतुर्थ पित मे यमक ग्रलकार।

# सखी-शिक्षा सबैया

सोई है रास में नैसुक नाच कै नाच नचायों कितों सबको जिन।
सोई है री रसखानि किते मनुहारिन सूँ वे चितौत न हो छिन।।
तो में धों कौन मनोहर भाव बिलोकि भयों वस हाहा करी तिन।
श्रीसर ऐसो मिलें न मिलें फिर लगर मौडो कनौड़ो करै छिन।।२११।।
श्रव्यार्थ — लंगर — शरारती। मौडो — बालक। कनौड़ो — कृतज्ञ।
श्रयं — कोई गोपी श्रपनी सखी को शिक्षा देती हुई कहती है कि हे सखि।
वह वही कृष्ण है जो रासलीला में तिनक नाच कर सबको नचाया करता है।
वही श्रानन्द-सागर कृष्ण है जो श्रनेक मनुहारे करने पर भी पलभर के लिए
भी सीधी तरह नहीं देखता; श्रर्थात् हर समय शरारत करता रहता है। न
आने तुभ में वह कौन-से मनोहर भाव देखकर तेरे प्रति श्राकृष्ट हो गया है।
ऐसा अवसर शायद श्रागे मिले या न मिले कि वह शरारती कृष्ण तुभे कृतज्ञ करे, श्रर्थात् तेरे प्रति श्राकृष्ट हो, श्रत श्रव जो श्रवसर मिजा है, उसे हाथ से न जाने दे।

विशेष-उल्लेख ग्रलकार।

सबैया

तौ पहिराइ गई चुरिया तिहिं को घर वावरी जाय भरें री। वा रसखान को ऐतौ ग्रधीन कै मान करैं चिल जाहि परें री।। ग्रावन को पुतरीत हठा करें नैनिन धार ग्रखण्ड ढरेंरी।
हाथ निहारि निहारि लला मनिहारिन की मनुहारि करें री ।।२१२॥
शब्दार्थ —ऐती ग्रवीर ने = इस प्रकार ग्रपने प्रेम के वश मे करके। चिल जाहि परें = दूर हट, यह स्त्रियों की भन्सना देने की एक प्रकार की गाली है। मनुहारि = सत्कार।

म्रथं — कोई गोपी अपनी सखी को समभाती हुई कहती है कि हे सखि। तुभे जो मिनहारी चूडियाँ पहना गई, तू जाकर उसका घर क्यो नहीं भर देती; ग्रथांत् उसे काफी घन क्यो नहीं दे देती। तू ने उस ग्रानन्द-सागर कृष्ण को इस प्रकार ग्रपने प्रेम के क्या में कर लिया है कि वह तेरे विना ग्रव एक पल भी नहीं रह सकता ग्रौर ग्रव तू उसके पास जाने में हिचिकचाती है, उससे मान करती है। चल दूर हट। तेरे ग्राने के लिए, तुभसे मिलने के लिए, कृष्ण की ग्रांखे तुभसे ग्रनुनय-विनय करती है ग्रीर तेरे वियोग में उसकी ग्रांखों से निरन्तर ग्रांसू बहते रहते है। तू ने जो चूडियाँ पहन रक्खी हैं, इन चूडियों वाले हाथों को देखकर कृष्ण उस मिनहारी का ग्रवश्य सत्कार करेंगे, ग्रर्थात् उसे साधुवाद देंगे।

विशेष - १ यमक अलकार।

२ यह सबैया श्रो विश्नायप्रसाद निश्न द्वारा सम्पादित 'रसखान ग्रन्थावली' मे नही है।

#### सबैया

मेरी सुनौ मित ग्राइ ग्रली उहाँ जौनी गली हिर गावत है।
हिर है विलोकित प्रानन को पुनि गाढ परे घर ग्रावत है।।
उन तान की तान तनी व्रज मैं रसखानि समान सिखावत है।
तिक पाय घरौ रपटाय नहीं वह चारो सो डारि फँदावत है।।२१३।।
इाट्सर्थ —ग्रली — सखी । जौनी — जिस । गाढ — विपत्ति । समान —
ज्ञान।

श्चर्य — एक गोपी अपनी सखी से कृष्ण के प्रति सचेत रहने के लिए कहती हुई वर्णन करती है कि हे सखि । मेरी वात को घ्यान से सुनो और जिस गली मे कृष्ण अपनी वाँसुरी बजाता हुआ जाता है, उस गली मे विल्कुल मत जाओ, क्योंकि देखते ही कृष्ण प्राणों को हर लेता है और फिर गोपियाँ ञ्चाख्या भाग २६१

बेचारी प्रेम की विपत्ति लेकर ही अपने घरों को लौटती है। उसने अपनी बांसुरी की तानों का सारे ब्रज में तान तान रक्खा है, अतः में तुफसे ज्ञान की वात कहती हूँ कि बहुत सोच समफ्तकर पैर रक्खों, क्योंकि वह कृष्ण इसी अकार फँसाता है, जिस प्रकार चारा देकर मछली को फँसाया जाता है।

विशेष-१ यमक, श्लेप अलकार।

२. 'तिक पाय घरी रपटाय नहीं' मुहावरे का भावपूर्ण प्रयोग है। सबैया

काहे कूँ जाति जसोमित के गृह पोच भली घर हूँ तो रई ही।
मानुष को डिसबी अपुनो हैंसिबी यह बात उहाँ न नई ही।।
वैरिनि ती दृग-कोरिन मे रसखान जो बात भई न भई ही।
माखन सौ मन लै यह क्यो वह माखनचोर के ओर नई ही।।२१४।।
भाखन सौ मन लै यह क्यो वह माखनचोर के ओर नई ही।।२१४।।
भाखन सौ मन लै यह क्यो वह माखनचोर के ओर नई ही।।२१४।।
भाखन सौ मनी चाहे कमजोर ही सही। रई इद्घ मधने की
लकडी। उहाँ चहाँ पर। वैरिनि इग्रीरतो का ग्रात्मीयता-सूचक सम्बोधन।
तौ नतेरे। न भई ही चपहले नहींथी। माखन सौ चमक्खन के समान

श्चर्य — कोई गोपी यशोदा के घर गई और वहाँ से कृष्ण के प्रेम के वशीभूत होकर लौटी। उसकी भर्त्सना करती हुई उसकी सखी कह रही है कि तू यशोदा के घर गई ही बयो ? रई तो तेरे भी पास थी, भले ही वह कमजोर सही। वहाँ कृष्ण के द्वारा प्रेम का जाल फैलाकर भोली नारियों को उसना और उन नारियों के फिर अपनी हंसी कराना कोई नई बात नहीं है। वहाँ तो प्रतिदिन ऐसा ही होता रहता है। है वैरिनि । तेरे नेत्रों में ग्राज जो बात मैं देख रही हूँ, वह पहले तो नहीं थी, ग्रर्थात् ग्राज तुम्हारी ग्रांखों में प्रेम की मादकता है। ग्रपना मक्खन-जैसा कोमल हृदय लेकर तू उस साखनचोर की ग्रोर गई ही क्यों थी?

#### विशेष-१ उपमा अलकार।

- २. ग्रतिम पन्ति मे 'माखन' और 'माखनचोर' का प्रयोग अत्यन्त भौचित्यपूर्ण है।
- ३. श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रन्थावली' में यह सबैया नही है।

### सर्वेया

हेरति बारही यार उसै तुव बाबरी बाल, कहा घी करैंगी।

जो कबहुँ रसखानि लखै फिर क्यो हूँ न बीर ही घीर घरैंगी।।

भानि है काहू की कानि नहीं, जब रूप ठगी हिर रंग ढरेंगी।

यातै कहीं सिख मानि भटू यह हेरनि तेरे ही पंडे पर गी।।२१५।।

शब्दार्थ —हेरति — देखती है। बीर — सखी। कानि — लज्जा, भय। रग —

प्रेम। सिख — शिक्षा। भटू — सखी। हेरनि — देखा। नैडे — पीछे।

श्रर्थ कोई गोपी ग्रपनी सखी को समभाती हुई कहती है कि हे सिख ! तू वार-वार कृष्ण की ग्रोर देखती है। हे पगली! तू नही जानती कि इसका परिणाम क्या होगा? यदि कभी ग्रानन्द-सागर कृष्ण ने तेरी ग्रोर देख लिया तो, हे सिख! फिर तू ग्रपना सारा वैर्य खो वैठेगी ग्रोर उसमे ग्रनुरक्त हो जायेगी। तव तू किसी भी प्रकार की लज्जा नही पावेगी ग्रोर कृष्ण के प्रेम मे रग जायेगी। हे सिख! इसिलए मैं तुभसे कहती हूँ कि तू मेरी शिक्षा मान, ग्रन्थथा यह देखना तेरे ही पीछे पड जायेगा, ग्रर्थात् जव तू कृष्ण से प्रेम करने लगेगी तो फिर तुभे वडी व्याकुलता होगी, तेरा सुख-चैन सक दूर हो जायेगा।

### सबैया

वॉके कटाछ चित्तैवो सिस्यी बहुधा वरज्या हित कै हितकारी।
तू अपने ढग की रसखानि सिखाविन देति न हीं पिचहारी।।
कौन की सीख सिखी सजनी अजहूँ तिज दै विल जाउँ तिहारी।
नन्द के नन्दन के फन्द अजूँ पिर जैहै अनोखी निहारिनिहारी।।2१६॥
श्रद्धां —कटाछ —कटाक्ष, तिरछी दृष्टि से। हितकारी — प्रेम करने
वाला पित। हौ पिचहारी — मैं कोशिश करके हार गई हूँ। निहारिनिहारी —
देखने वाली।

श्रर्थ—कोई गोपी अपनी मानिनी सखी को समभाती हुई कहती है कि हैं संखि। तूने वाँयी-तिरछी दृष्टि से देखना तो सीख लिया है, श्रर्थातू तूं प्रेम करना तो जान गई है, पर प्राय अपना अपने प्रेम करने वाले पित की भर्त्सना कर देती है। तू तो अपने ही प्रकार की आनन्द-सागर से भरी हुई युवती है, जो मेरी शिक्षा नही मानती। मैं तो तुफे शिक्षा देते-देते कोशिश

करके हार गई हूँ। हे सजनी ! तू ने किसकी शिक्षा को ग्रहण कर लिया है,? ग्रपना मान छोड दे, मै तुभ पर न्यौछावर होती हूँ। हे विलक्षण दृष्टि से देखने वाली ! यदि तू कही कृष्ण के फन्दे मे पड गई तो फिर मुसीवत ग्रा जायेगी। ग्रत तुभे ग्रपना मान छोडकर ग्रपने प्रियतम से प्रेम करना ही उचित है।

सबैया

बैरिन तूँ वरजी न रहै अवही घर वाहिर बैरु बुढेंगी।

टोना सु नन्द छुटोना पढें सजनी तुहि देखि विसेषि पढ़ेंगी।।

हिसि है सिख गोकुल गाँव सतें रसखानि तवै यह लोक रढ़ेंगी।

बैरु चढें घरिह रहि बैठि अटा न एढें बदनाम चढेंगी।।२१७॥

अध्वार्थ = वरजी न रहैं = रोकने पर नहीं किती।। टोना = जादू।

खुटोना=लडका । विसेप=विशेप । लोक=दुनिया । वैरु=ग्रायु ।

प्रयं—कोई गोपी कृष्ण के प्रेम मे दिवानी अपनी सखी को समकाती हुई कहती है कि हे सखि। तू रोकने पर भी नहीं स्कती। यदि तेरा कृष्ण- के प्रति ऐसा ही लगाव रहा तो घर ग्रीर वाहर वैर वह जायेगा। नन्दपुत्र कृष्ण जाद के मन्त्र से तो सदा ही पहता रहता है, पर तुम्के देखकर वह श्रीरें भी विशेष रूप से पढ़ेगा। सारा गोकुल गाँव तेरी हँसी उडायेगा ग्रीर सारी दुनिया तेरी निन्दा करेगी। श्रव तेरी श्रायु चढ रही है; श्रयांत तू युवती हो रही है, ग्रत तेरा घर के श्रन्दर वैठना ही ठीक है; श्रष्टांली पर चढना छीक नहीं है, क्योंक इससे तेरी बदनामी होगी।

विशेष-१. 'वैरिनि' शब्द का प्रयोग म्रात्मीयता का सूचक है ।

- २. 'वैरु चढ़ें' मुहावरे का भावपूर्ण प्रयोग है।
- ३. अन्तिम पित मे लक्षणा शब्द-शक्ति और असंगति अलंकार का प्रयोग भाववर्द्धक है।

#### सबैया

गोरस गाँव ही मै विचिवो तिचवो नहीं नन्द-मुखानल फारन।
गैल गहे चिलय रसखानि तौ पाप विना डिरय किहि कारन।
नाहि री ना भटू, क्यों किर कै वन पैठत पाइबी लाज सम्हारन।
कुंजनि नन्दकुमार बसै तहाँ मार बसै कचनार की डारन।। २१६।।

श्राद्यार्थ — तिचवो — जलना । नद-मुखानल-भारन — ननद के मुंह की वार्ण की लपटे । गैल — मार्ग । भट्र — सखी । मार — कामदेव ।

श्रर्थ — कोई गोपी श्रपनी सखी से गोरस बेचने के लिए बाहर चलने के लिए कहती है। उसकी बात सुनकर वह सखी कहती है कि हे सखि! मैं गोरस गाँव मे ही बेचूँगी, क्योंकि ननद के मुख की श्राग की लपटों में जलना, ननद की फटकारे सुनना, श्रच्छा नहीं है। जब मैं बाहर जाती हूँ तो मेरी ननद कृष्ण श्रीर मुसे लक्ष्य करके श्रनेक प्रकार की मर्मान्तक गालियाँ देती हैं। यह मुनकर वह गोपी कहती है कि हम श्रपने रास्ते चली जायेंगी। जब तुम्हारे मन मे कोई पाप ही नहीं है तो फिर तुम श्रपने मन मे क्यों डरती हों? यह सुनकर फिर सखी कहती है कि सखि! मैं तुम्हारे साथ नहीं चलूँगी, क्योंकि उस वन मे घूमने पर जहाँ कृष्ण रहते हैं, किस प्रकार श्रपनी लाज सँभाली जा सकती है। वहाँ कुंजों में तो कृष्ण रहते हैं और कचनार की डालियों में कामदेव निवास करता है।

कहने का भाव यह है कि उस वन का, जहाँ कुष्ण रहते हैं, वातारवण ही इतना मादक है कि वहाँ पहुँचते ही मन इतना कामपूर्ण हो जाता है कि फिर उचित-अनुचित का ध्यान ही नहीं रहता। अत. मुक्ते गाँव से बाहर निकलन उचित नहीं है।

सर्वया

वार ही गोरस वेंचि री म्राजु तू माइ के मूड चढ़ें कत मौड़ी।

श्रावत जात ही होइगी साँभ भटू जमुना मतरींड ली श्रोंड़ी ॥

पार गए रसखानि कहै श्रेंखियाँ कहूँ होहिंगी प्रेम कनौड़ी।

राघे वलाइ त्यीं जाइगी वाज ग्रवें वजराज सनेह की डोंडी।। २१६॥

शब्दार्थ—वार ही = इस पारही। मौडी = सखी। मतरींड़ = मधुरा श्रोर

वृन्दावन के वीच का एक स्थान। प्रेम कनौड़ी = प्रेम के वशीभूत।

श्रर्थ — एक गोपी अपनी सखी से कहती है कि हे सखि! आज तू अपना गोरस नदी के इस पार ही वेच ले और नदी के उस पार न जा। क्यों कि यमुना पार से मतरीड़ तक जाते आते ही साँ म हो जायेगी। दूसरा कारण यह है कि नदी के उस पार जाने पर आनन्द सागर कृष्ण मिल जायेंगे, जिन्हें देखतें ही न जाने आँखे प्रेम के वशीभूत हो जायें। फिर यह बात राधा तक भी पहुँक जायेगी और सारे कुल मे कुष्ण के प्रेम की डोडी पिट जायेगी। तुलना—'हाय दई न विसाखी सुनै कछु है जग नाजत नेह की डौडी ।'
— घनानन्द

### कवित्त

ब्याही श्रनव्याही अज माही सब चाही तासी,
 दूनी सकुचाही दीठि परें न जुन्हैया की ।
नेकु मुसकानि रसखानि को विलोकत ही,
 चेरी होति एक बार कुंजिन दिखेया की ।।
मेरो कहाौ मानि श्रन्त मेरो गुन मानिहै री,
 प्रात खात जात ना सकात सौहै मैया की ।
माई की श्रटक तौ लौ सासु की हटक जो लो,

देखी ना लटक मेरे दूलह कन्हैया की ।। २२० ॥ शब्दार्थ — जन्हैया = चाँदनी । चेरी = दासी । हटक = वाघा ।

श्रयं — कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण की छिव का वर्णन करती हुई कहती है कि ब्रज की जितनी भी विवाहित नारियाँ और श्रविवाहित युवितयाँ है, सब कृष्ण को चाहती है, उससे प्रेम करती है। वैसे वे इतनी लज्जाशील है कि चाँदनी की दृष्टि भी उन पर न पड जाये, इसलिए दूने सकोच के साथ वे अपने घर से वाहर निकलती है। किन्तु उस तथा कुन्ज दिखाने वाले कृष्ण की तिनक सी मुस्कराहट को भी देख कर वे तुरन्त उसकी दासी बन जाती है। हे सिख। तुम मेरा कहना मानो और अन्त मे तुम मेरा श्रहसान स्वीकार करोगी। तुम्हे अपनी मां की सौगन्व है, तुम कभी भी प्रात काल विना खाना खाये बन मे न जाना, अन्यथा वहाँ सारे दिन तुम्हे भूखा रहना पड़ेगा। भाई की वाधा और सासु की रुकावट मेरे मार्ग मे तब तक ही बनी हुई है, जब तक उन्होंने मेरे प्रिय कृष्ण की छिव को नही देखा है; अन्यथा वे स्वय भी उस छिव पर मुग्ध हो जायेगी।

#### सबैया

मो हित तो हित है रसखान छपाकर जानहि जान ग्रजानिह । सोउ चबाव चल्यौ चहुँवा चिल री चिल री खत तोहि निदानिह ॥ जो चिह्यै निह्यै भरि चाहि हिये सहियै हित काज कहा निह । जान दै सास रिसान दै नन्दिह पानि दै मोहि तू कान दै तानिह ॥२२१॥ शब्दार्थ —मो हित तो हित है —मेरी भलाई तेरी ही भलाई मे है । छपाकर = चन्द्रमा । चवाव = निन्दा । खत = हानि । निदानिंह = ग्रन्त में । जो चिह्य निहिय भिर चाहि = यदि कृष्ण को प्रेम पूर्वक थाँख भरकर देखना चाहती है । हित काज = प्रेम के लिए । पानि = हाथ ।

श्चर्य — कोई गोपी श्चपनी सखी को शिक्षा देती हुई कहती है कि मेरी भलाई तेरी ही भलाई है। श्चर्यात् में जो कुछ कह रही हूँ वह सब तेरी ही भलाई के लिए कह रही हूँ। तू चन्द्रमा को जानकर भी श्चजान क्यो बनी हुई है; श्चर्यात् चन्द्रमा भावोद्दीपक है, इस बात को जानकर भी तू कृष्ण से क्यो नहीं मिल रही है। तेरे कलक की चर्चा चारों श्चोर चल रही है श्चीर इस चर्चा से श्चन्त मे तुभे ही हानि होगी, श्चत तू चल कर कृष्ण से मिल। यदि तू कृष्ण को प्रेमपूर्वक श्चांख भरकर देखना चाहती है तो तुभे सभी प्रकार की निन्दा सहन करनी होगी, क्योंकि प्रेम के लिए क्या कुछ नहीं महा जाता। श्चत तू सास की चिन्ता छोड, ननद को कुछ होने दे, मुभे श्चपना हाथ दे; श्चर्यात् मेरे ऊपर विश्वास कर श्चीर कृष्ण की तानो को सुन; श्चर्यात् कृष्ण से मिल।

विशेष - १. तृतीय पिनत मे यमक ग्रलकार ।

२. यह सबैया श्री विश्वनाथ प्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रस-खान ग्रन्थावली' मे नही है।

#### सबैया

तेरी गलीन मैं जा दिन ते निकसे मन मोहन गोधन गावत।
ये वज लोग सो कौन सी बात चलाइ कै जो निंह नैन चलावत।।
वे रसखानि जो रीभिहैं नेकु तौ रीभि कै क्यों न बनाइ रिभावत।
वावरी जो पै कलक लग्यौ तो निसक ह्वै क्यों नहीं ग्रंक लगावत।।२२२॥
बाब्दार्थ —गोधन —गोचारण का गीत। ग्रक —हृदय।

श्रर्य — कृष्ण प्रेम से विमुख किसी गोपी को उसकी सखी समभती हुई कहती है कि जिस दिन से तेरी गली मे से श्रीकृष्ण गोचारण का गीत गाते हुए निकले है, उस दिन से न जाने ब्रज मे लोगों ने कौन सी वात चला दी है कि तेरे नेत्र ही पटकने बन्द हो गये है। यदि श्रानन्द सागर कृष्ण तुभ पर तिनक भी रीभ गये है तो तू श्रच्छी प्रकार से रिभाकर उन्हे श्रपने वश मे क्यों नहीं करती, यदि तुभे प्रेम का कलक लग ही गया है तो निर्भय होकर कृष्ण को श्रपने हृदय से क्यों नहीं लगाती ?

विशेष → १. 'बात' का क्लिब्ट प्रयोग है।
२ स्रतिम पिक्त में शब्द एवं भाव छटा स्रनुपम है।
तुलना—१. 'कौन संकोच रह्यों है निवाज,

जो तू तरसै उनहूँ तरसावत । वावरी जो पै कलक लग्यौ, तो निसक ह्वं क्यो नहि ग्रक लगावत ।

---निवाज

२. विस्नु विरिच विचारि मनावत,
गावत कीरित मोद पगावत।
बावरी जो पै कलक लग्यौ,
तो निसक ह्वं क्यो नहीं श्रक लगावत।'
— मोहन

३ होनी हुती सो तो होय चुकी, इन वातन मे ग्रव लाभ कहा है। लागे कलंकहु ग्रक नही, तो सिख भूल हमारी महा है।'

—हरिश्चन्द्<u>र</u>

#### सर्वया

जाहु न कोऊ सखी जमुना जल रोके खड़ो मग नन्द को लाला।
नैन नचाइ चलाइ चितै रसखानि चलावत प्रेम को भाला।।
मैं जुगई हुती वैरन वाहर मेरी करी गति टूटि गौ माला।
होरी भई कै हरी भए लाल कै लाल गुलाल पगी व्रजवाला।। २२३।।
बाब्दार्थ — मग — मार्ग। नन्द को लला — कृष्ण।

श्रर्थ — कोई गोपी श्रपनी सखी को समभाती हुई कहती है कि हे सखि! किसी को भी यमुना जल भरने नहीं जाना चाहिए, क्योंकि कुष्ण मार्ग रोके हुए खड़ा है। वह श्रपनी श्रांखों को नचाकर मन को चचल बना कर प्रेम का भाला चलाता है। मैं जो वाहर निकल गई तो मेरी उस कृष्ण ने ऐसी दुर्गति की कि मेरे गले की माला भी टूट कर गिर गई। यह होली है या कृष्ण के द्वारा हरण है, क्योंकि सभी बजबालाएँ कृष्ण के गुलाल से लाल हो रही हैं।

#### सोरठा

ग्ररी ग्रनोक्षी वाम, तू ग्राई गौने नई। बाहर घरसि न पाय, है छिलया तुव ताक मैं।२२४।

शब्दार्थ—ग्रनोखी—सुन्दर । वाम —स्त्री । छलिया — कृष्ण । तुव ताकः मैं —तेरी खोज मे ।

अर्थ — ज़ज मे आई किसी नई गोपी को अन्य गोपी चेतावनी देती हुई कहती है कि हे सुन्दर नारी! तू नई-नई गौने मे आई है, अत यहाँ की वातों को नहीं जानती। तू अपने घर से वाहर पैर न रखना, क्यों कि कृष्ण तेरी खोज मे है। यदि तू उसे मिल गई तो वह तुभे अपने प्रेम-बन्धन में बाँध लेगा।

# संयोग-वर्णन सवैया

विहरें पिय प्यारी सनेह सने छहरे चुनरी के फवा कहरें। सिहरें नव जोवन रग ग्रनग सुभग ग्रपागिन की गहरें।। वहरें रसखानि नदीं रस की लहरें विनता कुल हू भहरें। कहरें विरही जन ग्रातप सो लहरें लली लाल लिये पहरें।।२२४।।

शब्दार्थ — सनेह सने = प्रेम पूर्वक । फवा = फुंदने । फहरें = गिरते हैं। सुभग = सुन्दर । प्रपागिन = नेत्रो की कोरे । कहरें = दुखी होते है। ग्रातप = विरह दुख ।

श्रर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से राघा-कृष्ण के मिलन का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख । कृष्ण प्रिया राघा के साथ प्रेमपूर्वक विचरण करते हैं जिसकी चुनरी के फुदने छहर कर गिरते हैं। सुन्दर नेत्र-वोरो की गभीरता से उसका नव-यौवन सिहरता है तथा प्रेम के कारण काम-भावना उत्पन्न होती है। रसखान कहते हैं कि वहाँ पर अानन्द की नदी बहती है जिसके किनारो पर खडी ब्रज-वालाएँ काँपती है। उसके कारण विरही जनो का विरह दुख बढता है और वे उससे दुखी होते हैं तथा कृष्ण राघा के साथ प्रसन्न हों रहे है।

विशेष---ग्रनुप्रास ग्रलकार।

#### सवैया

सोई हुती पिय की छितियाँ लिंग वाल प्रवीन महा मुद माने ।

केस खुले छहर वहर फहर छिव देखत मैन ग्रमाने ।।

वा रस मै रसखानि पगी रित रीन जगी ग्राँखियाँ अनुमाने ।

चन्द पे विम्व ग्री विम्व कैरव कैरव पे मुकता प्रयाने ।।२२६।।

शब्दार्थ — सोई हुई — सोई हुई थी । मुद — प्रसन्नता । छहर — फैले हुए

थे । वहर फहर — वाहर निकलकर हिल रहे थे । मैन — कामदेव ग्रमाने —

ग्रमान्य, तिरस्करणीय । चन्द — चन्द्रमा जैसा मुख । विम्व — कुँदर, ग्राँखों की ललाई । कैरव — कुमुद, ग्राँखों के सफेट कोए । मुकतान — मोतियों के;
रात मे जागने के कारण ग्राँसग्रों के ।

प्रथं — कोई गोपी ग्रपनी सखी से ग्रन्य सखी के सुरतान्त का वर्णन करती हुई कहती है कि वह चतुर वाला ग्रत्यन्त प्रसन्नता के साथ ग्रपने प्रियन्तम की छाती से लगाकर सोई हुई थी। उसके खुले हुए केश वाहर निकलकर हिल रहे थे। उसकी शोभा को देखकर कामदेव भी तिरस्करणीय था। प्रियक्ते साथ ग्रानन्द मे डूबी रहकर रातभर जागने की बात का पता उसकी आंखो से चल रहा था। उसका ग्रलसाया हुग्रा मुख, लाल ग्रांखे, ग्रांखों के सफेद कोए ग्रीर रातभर जगाने के कारण जम्भाई के कारण निकले हुए ग्रांसू ऐसे प्रतोत होते थे मानो चन्द्रमा पर विम्ब, विम्ब पर कुमुद ग्रीर कुमुद पर मोती हो।

विशेष — प्रतीप ग्रीर रूपक ग्रलकार। सवैया

श्रगिन श्रग मिलाइ दोळ रसखानि रहे लिपटे तरु घाही।
संगिन सग श्रनग को रंग सुरग सनी पिय दें गलवाही।।
वैन ज्यों मैन सु ऐन सनेह को लूटि रहे रित श्रन्तर जाही।
नीवी गहै कुछ कंचन कुम्भ कहै विनिता पिय नाही जु नाही।।२२७॥
शब्दार्थ — श्रनग = कामदेव। रग = प्रेम। सुरग = उन्मादक। ऐन = 
पर।

प्रयं — कोई गोपी ग्रपनी सखी से किसी ग्रन्य गोपी के सुरत-श्रुगार का वर्णन करती हुई कहती है कि वे दोनो वृक्ष की छाया मे ग्रपने ग्रग से ग्रंग मिला रहे थे। वह नायिका उसके साथ कामदेव के उन्मादक प्रेम मे द्रवकर- उसे वाहुपाश में जकड़े हुए थी। उसके वचन कामदेव के घर जान पडते थे; अर्थात् उसके वचनों से काम-भावना की अभिव्यक्ति हो रही थी। वे दोनो रित के अन्तर्गत प्रेम की लूट कर रहे थे। जब उसका प्रिय उसकी नीबी को और कचन कुच-कुम्भों को ग्रहण करता था तो वह बनिता नहीं नहीं कर रही थी।

विशेष —श्रनुप्रास, उपमा, रूपक श्रलकार।
तुलना—'हाथन सो गहि नीवी कह्यौ पिय,
नाही जुनाही जुनाही जुनाही।'

—हरिश्चन्द्र

#### सवैया

श्राज श्रचानक राविका रूप-निधान सो भेट भई वन माही। देखत दीठि परे रसखानि मिले भरि श्रक दियें गलवाही।। प्रेम-पगी वितयाँ दुहुँ घाँ की दुहूँ को लगी श्रति ही चितचाही। मोहिनी मत्र वसीकर जन्त्र हटा पिय की तिय की निहं नाही।।२२९॥ शब्दार्थ — रूप-निधान — सौन्दर्य-भण्डार। रसखानि — श्रानन्द-सागर कृष्ण। श्रक — वाहुपान। प्रेम-पगी — प्रेमपूर्ण।

अर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से राधा-कृष्ण के मिलन का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि ! आज अचानक वन मे राधा और सौन्दर्य-भण्डार कृष्ण की भेट हो गई। आनन्द-सागर कृष्ण ने उसे देखते ही गलवांही देकर वाहुपाश मे बाँच लिया। दोनो प्रेम-पूर्ण वाते करने लगे, दोनो के मन मे ही मिलन की अत्यन्त प्रवल डच्छा थी। प्रियतम कृष्ण का 'हा हा करना' यदि मोहिनी मत्र था तो राधा का 'नहीं नहीं करना' वशीकरण मन्त्र था। सवैधा

वह सोई हुती परजक लली लला लीनों सु आह भुजा भरिकें।

श्रकुलाइ के चौकि उठी सु डरी निकरी चहै श्रकिन ते फरिकें।।

भटका भटकी मैं फटी पटुका दर की श्रिगया मुकता भरिकें।

मुख बोल कढे रिस से रसखानि हटी जू लला निविया घरिकें।।२२६॥

शब्दार्थ — हुती — थी। परजक — पर्यक। श्रकिन ते — भुजाओ मे से।

'पटुका — दुपट्टा। दरकी — फट गई। मुकता — मोती।

श्चर्य — कोई गोपी श्रपनी सखी से श्चन्य सखी की सुरत का वर्णन करती हुई कहती है कि वह श्चपने पलग पर सोई हुई थी कि कृष्ण ने श्चाकर उसे अपनी भुजाश्चों में भर लिया। वह श्चाकुल होकर चौक उठी, डर गई श्चीर फड़क कर उसकी गोद से निकलने का प्रयत्न करने लगी। इस भटका भटकी में उसका दुपट्टा फट गया, चोली भी फट गई श्चीर उसमें से मोती टूटकर नीचे गिर पड़े। रसखान कहते है, तब उसने कोधपूर्वक कृष्ण से कहा कि हे कृष्ण ! दूर हट जाश्चो, मेरी नीवी घडक रही है।

विशेष - अनुभावो का सजीव एव स्वाभाविक वर्णन है।

#### सर्वया

श्रें खियाँ श्रें खियाँ सौ सकाइ मिलाइ हिलाइ रिफाइ हियो हरिवो।
बितया चित चोरन चेटक सी रस चारु चरित्रन ऊचरिवो।।
रसखानि के प्रान सुधा भरिबो श्रधरान पै त्यौ श्रधरा घरिवो।
इतने सब मैन के मोहिनी जन्त्र पै मन्त्र बसीकर सी करिबो।। २३०।।
शब्दार्थ—सकाइ = सकोचपूर्वक। चेटक = जादू। चारु = सुन्दर।
कचरिबो = उच्चरित करना, कटना। बसीकरण = वशीकरण। सी = सी सी

श्रयं — कोई गोपी अपनी सखी से श्रन्य सखी के सुख शृंगार का वर्णन कहती हुई कहती है कि उसने सकोचपूर्वक अपने प्रियतम की श्रांखों से अपनी आंखों से निलाई; गर्दन हिलाकर श्रौर उसके द्वारा अपने प्रिय को रिभाकः उसने उसका हृदय अपने वश मे कर लिया। चित्त को चुराने वाले चीरों की सी जादू-भरी बाते करके उसने रमणीय श्रानन्द दिया। अपने प्रिय के श्रथरों पर अपने अघर रखकर उसने उसके प्राणों मे अमृत उड़ेल दिया। इतने सारे मोहने वाले कामदेव के मन्त्रों को अपनाकर भी उसने सी-सी व्वित्त करके अपने करने प्रियकर वशीकरण मन्त्र डाल दिया।

विशेष-यमक, उपमा अलकार।

#### सबैया

वागन काहे को जाम्रो पिया, बैठी ही बाग लगाम दिखाऊ । एडी म्रनार सी मौरि रही, बरियाँ दोउ चम्पे की डार नवाऊ ।। छातिन मैं रस के निवुत्रा ग्रह बूंबट खोलि कै दाख चखाऊं। टॉगन के रस के चसके रित फूलिन की रसखानि लूटाऊँ।।२३१।। शब्दार्थ — मीरि रही — फूल रही है। दाख — द्राक्षा, ग्रधर। टॉगन —

-ञ्चहारा।

श्रर्थ—कोई नायिका नायक से कह रही है कि हे प्रियतम ! तुम वाग में क्यों जाते हो ? मैं घर बैठे ही तुम्हें वाग लगाकर दिखा सकती हूँ। मेरी एडियाँ अनार की भाँति फूल रही है, मानो ये ही अनार है। दोनो वाँहे ही मानो चम्पे की ढाले है। छाती में उभरे हुए स्तन ही मानो रम भरे नीवू है। मैं घूघट खोलकर तुम्हे द्राक्षा चखा सकती हूँ, अर्थात् मेरे अघरों के चुम्बन में द्राक्षा का आनन्द भरा हुआ है। रसखान कहते हैिक जंग रूपी छुहारों का रस नुम्हे चखा सकती हूँ और प्रेम की किलयाँ तुम पर लुटा सकती हूँ।

विज्ञेष — वर्णन में काव्यात्मकता कम है ग्रीर सागरूपक की सयोजना का प्रयत्न ग्रविक है।

## वियोग-वर्णन सबैया

फूलत फूल सबै बन बागन बोलत मौर बसत के ग्रावत।
कोमल की किलकार सुनै सब कत विदेसन ते सब घावत।।
ऐसे कठोर महा रसखान जु नेकहु मोरी ये पीर न पावत।
हक सी सालत है हिय मैं जब वैरिन कोमल कूक सुनावत।।२३२॥
शब्दार्थ — कंत — प्रियतमा। हक — बरछी।

म्रथं—कोई विरहणी गोपी अपनी सखी से कहती है कि सारे वागों में फून खिल गये हैं। वसन्त के आगमन के कारण भीरे उन पर गूँज रहे हैं। कोयल की कू-कू सुनकर सबके प्रियतम कृष्ण इतने कठोर है कि मेरी विरह-वेदना की तिनक भी चिन्ता नहीं करते। जब कोयल बोलती है तो उसकी कूक हृदय में चरछी के समान लगती है।

विशेष-१. उपमा ग्रलकार।

- २ परम्परागत वर्णन ।
- यह सबैया श्री विश्वनाथ प्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रन्था-वली' मे नही है।

#### सबैया

रसखान सुनाह वियोग के ताप मलीन महा दुति देह तिया की ।

पकज सी मुख गौ मुरभाय लगी लपटै बरै स्वाँस हिया की ।।

ऐसे मे श्रावत कान्ह सुने हुलसै सुतनी तरकी ग्राँगिया की ।

यो जन जोति उठी तन की उसकाय दई मनौ वाती दिया की ।।२३३।।

शब्दार्थ—सुनाह = प्रियतम । ताप = दुख । पकज = कमल । बरै = जलने

लगी । हुलसै = प्रसन्न हुई । सुतनी = दृढ डोर ।

श्रर्थ—कोई गोपी श्रपनी सिख से किसी श्रन्य विरिहणी गोपी के विषय में कह रही है। वह गोपी श्रपने प्रियतम के वियोग-दुख से इतनी दुखी थी कि उसके शरीर की शोभा भी मद पड़ गई थी। उसका कमल-जैसा मुख भी मुरभा गया था। उसके हृदय की साँसे लपट बनकर जलने लगी थी। इसी बीच उसने श्रपने प्रियतम के श्रागमन की खबर सुनी। वह इतनी प्रसन्न हुई कि उसकी कचुकी की दृढ डोर भी कसमसाने लगी। उसका शरीर इस प्रकार शोभायुक्त हो उठा, मानो दीपक की बत्ती को उकसा दिया गया हो।

विशेष-१. उपमा, उत्रेक्षा, समाधि अलकार।

- २ सबैया २०० मे भी यही उत्प्रेक्षा है।
- ३ यह सवैया श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रन्थावली' में नहीं है।

#### सवैया

विरहा की जु ग्रॉच लगी तन मे तव जाय परी जमुना जल मे ।
विरहानल तै जल सूखि गयौ मछली वही छाँडि गई तल मे ।।
जब रेत फटी रु पताल गई तव सेस जर्यौ घरती-तल मे ।
रसखान तबै इहि ग्राँच मिटै जब ग्राय कै स्याम लगै गल मे ॥२३४॥
शब्दार्थ —विरहानल —वियोग की ग्राग । घरती-तल —पाताल लोक ।
अ्रॉच मिटैं —दुख दूर होगा, ज्वाला शान्त होगी ।

श्रर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से अन्य यिरहिणी गोपी का वियोग-दुख वर्णन करती हुई कहती है जब उसके शरीर मे वियोग-दुख की आग बढ गई तो वह उसे शान्त करने के लिए यमुना जल मे कूद गई। तब विरह की आग के कारण यमुना का जल सूख गया और मछलियाँ जल के अभाव के कारण यमुना के तल मे वैठ गईं। उस ग्राग के कारण जव यमुना का जल श्रत्यन्त गर्म हो गया तो उसकी गरमी से पाताल-लोक मे स्थित शेषनाग भी जलने. लगा। रसखान कहते है कि यह ज्वाला तभी शात हो सकती है जव कृष्ण, उसके गले से श्राकर लगेगे।

विशेष—१. ग्रहात्मकता के कारण भाव-शून्यता ।

२. यह सबैया श्री विश्वनायप्रसाद मिश्र हारा सम्पादित 'रसखान-ग्रन्थावली' मे नही है।

तुलना—'प्यारी की परिस पीन गयो मानसर पँह, लागत ही ग्रीरे गित भई मानसर की। जलचर जरे ग्री सिनार जिर छार भयी, जल जिर गयी पक सूख्यों भूमि दरकी।' —गग किक

TY

### सवैया

बाल गुलाव के नीर उसीर सो पीर न जाइ हिये जिन ढारों।
कज की माल करों जु विछावत होत कहा पुनि चदन गारों।।
एते इलाज विकाज करों रसखानि को काहे को जारे पै जारों।
चाहत हो जु जिवायों भटू तो दिखावों वडी वड़ी ग्रांखिनिवारों।।२३४।।
काढदाथ—गुलाव के नीर—गुलाव जल। उसीर—खस। गारों—लेप।
विकाज—व्यर्थ। भटू—सखी।

श्रर्थ — कोई विरह-व्याकुल गोपी श्रपनी सखी से कहती है कि हे सखी ! मेरे हृदय मे गुलावजल श्रीर खस छिडकना वेकार है। कंजमाला का विछावन करने से तथा चदन का लेप करने से भी कोई लाभ नहीं है। ये सारे उपचार व्यर्थ है, वरन् ये तो मेरी जलन को श्रीर श्रधिक वढ़ाते है। हे सखि ! यदि तुम मुफ्ते जीवित रखना चाहती हो तो मुफ्ते विशाल नेत्र वाले कृष्ण का दर्शन करा दो।

विशेष-वर्णन परम्परागत है।

### सवैया

काह कहूँ रितयाँ की कथा वित्याँ कि स्रावत है न कछू री। स्राइ गोपाल लियो भिर स्रक कियो मनभायो पियो रस कू री।।

ताहि दिना सो गडी श्रॅंखियाँ रसखानि मेरे श्रंग श्रग मैं पूरी ।

पै न दिखाई परै श्रव बावरी दै के वियोग विया की मजूरी ।।२३६॥

शब्दार्थ —रितयाँ की = रात की । श्रक = गोद ।

ग्रर्थ — कोई गोपी श्रपनी सखी से अपनी-विरह व्यथा का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सिख ! मैं रात की वाते तुमसे क्या कहूँ? वे वाते तो कहने मे ही नही आती। कृष्ण ने मुभे अपनी गोद मे भर लिया, उसने श्रपनी मनोकामना पूरी की, श्रीर रस का पान किया। उसी दिनसे उस ग्रानन्द-सागर की श्रांखे पूर्णतया मेरे श्रग-श्रग में गडी हुई है, श्रथात् में उनकी शोभा को तिनक देर के लिए भी नहीं पूल पाती। किन्तु हे सिख ! वियोग-व्यथा को मजदूरी रूप में देकर वह कृष्ण ग्रव दिखाई नहीं पड़ता।

विशेष-१. परम्परागत वर्णन है।

२. 'वावरी' शब्द ग्रात्मीयता का सूचक है। कवित्त

काह कहूँ सजनी सँग की रजनी नित बीते मुकुन्द कोटे री।
ग्रावन रोज कहै मनभावन ग्रावन की न कवी करी फेरी।
सीतिन-भाग बढ्यौ व्रज मै जिन लूटत हैं निसि रग घनेरी।
मो रसखानि लिखी विधना मन मारिक ग्रायु वनी हाँ ग्रहेरी।।२३७॥
गड्यार्थ—मुकुन्द—कृष्ण। रग—ग्रानन्द। विधिना—ब्रह्मा। ग्रहेरी—
शिकारी।

अर्थ — कोई गोपी अपनी सखी से सपत्नी-भाव को प्रकट करती हुई कहती है कि हे सजनी ! मै तुमसे अपनी व्यथा किस प्रकार प्रकट करूँ ? सारी रात कृष्ण की बाट देखते-देखते ही वीत जाती है। मनभावन कृष्ण रोजाना मेरे पास ग्राने को कहते है, लेकिन उनकी मेरे यहाँ ग्राने की कभी वारी ही नहीं श्राती। ग्राजकल तो व्रज में वह सौत ही बहुत भाग्यशाली है जो कृष्ण के साथ रात को ग्रत्यधिक ग्रानन्द का भोग करती है। रसखान कहते है कि मेरे भाग्य में तो ब्रह्मा ने यही लिखा है कि मै ग्रपने-ग्रापको मारने के लिए स्वयं

ही अपनी शिकारी बनी हुई हूँ।

सबैया

श्राये कहा करि कै किहए वृपमान लली सो लला दृग जोरत। ता दिन तें ग्रँसुवान की घार रुकी नहीं जद्यपि लोग निहोरत। विग चलो रसखान वलाइ लीं क्यो ग्रभिमानन भींह मरोरत।,

' प्यारे। पुरन्दर होय न प्यारी ग्रवै पल ग्राधिक मे व्रज वोरत।।२३८।।

शब्दार्थ — निहोरत — समभाते हैं। वलाइ ली — वलैया लेती हूँ।

पुरन्दर — इन्द्र। पल ग्राधिक मे — एकग्राध पल मे। वोरत — ड्वोना।

, ग्रयं—राघा की कोई सखी कृष्ण को समभाती हुई कहती है कि है कृष्ण ! तुम यह तो वताग्रो कि राघा से ग्रपनी ग्रांखे मिलाकर तुम उस पर क्या जादू कर ग्राये हो, क्योंकि उसी दिन से उसकी ग्रांसुग्रो की घारा रुकी नहीं है, यद्यपि लोग उसे वहुत समभाते हैं। हे ग्रानन्द-सागर कृष्ण। जल्दी चलो, मै तुम्हारी वलैया लेती हूँ, क्यो ग्रभिमान करके तुम रुक रहे हो। हे प्यारे! यदि तुम नहीं चले तो वह विरहिणी राघा ग्रपने ग्रांसुग्रो मे एक-ग्राघ पल मे ही इन्द्र बनकर सारे व्रज को डुवो देगी।

विज्ञेष—१. एक वार इन्द्र ने व्रज-वासियों से रुष्ट होकर समूचे व्रज को डुवा देने का सकल्प किया और मूसलाधार वर्षा ग्रुरू कर दी तब कृष्ण ने गोवर्धन पर्वत उठाकर व्रजकी रक्षा की । इस सवैया की श्रतिम पक्ति में इसी कथा की श्रोर सकेत है।

- २. 'पुरन्दर होय न प्यारी' का एक अर्थ यह भी हो सकता है— राघा को इन्द्र मत समभो, क्यों कि इन्द्र से तो तुमने गोवर्धन उठाकर वर्ज की रक्षा कर ली थी, पर राघा से किसी प्रकार भी उसे नहीं बचा पाओंगे।
- ३. श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रन्थावली' मे यह सवैया नही है।

तुलना-१ 'सखी इन नैननि तै घन हारे।

विनही रितु वरपत निति वासर, सदा मिलन दो उतारे करध स्वास समीर तेज अति, सुख अनेक द्रुम डारे वदन सदन किंह वसे वचन-खग, दुख पावस के मारे। दुरि दुरि वूँद परत कंचुिक पर, मिलि अजन सौ कारे। मानौ परनकुटी सिव कीन्ही, विवि सूरित धरि न्यारे। घुमरि घुमरि वरपत जल छाँडत, डर लागत अँघियारे। वूडत अर्जीह सूर को राखै, विनु गिरवरधर प्यारे॥'

- २. 'कहु रहीम उत जाय कै, गिरधारी सो टेरि। ग्रव दृग जल भरि राधिका, जिंह डुवावत फेरि॥'
  — रहीम
- ३. 'लाडिली के ग्रँसुवान को सागर,
  वाढत जात मनो नभ छ्वे है।
  वात कहा कहिए वज की ग्रव,
  वूडौई ह्वं है कि वृढत ह्वं है।।'
  —-रघुनाथ
- ४. 'जानि वज वूडत जू होते गिरिघारी तौ पे, वज मे बढौते दुख-सोते कहो काहे के।'
  — द्विजदेव

#### सवैया

गोकुल के बिछुरे को सखी दुख प्रान ते नेकु गयो नहीं काढ्यौ।
सो फिर कोस हजार ते श्राय के रूप दिखाय दघे पर दाघ्यौ।
सो फिर द्वारिका श्रोर चले रसखान है सोच यहै जिय गाढ्यौ।
कौन उपाय किये करि है बज मे बिरहा कुरुखेत को बाढ्यौ।।२३६।।
शब्दार्थ—गोकुल के बिछुरे को —गोकुल गाँव त्यागने का। दभे पर
दाघ्यौ — जले हुए को श्रौर जलाया। कुरुखेत को बाढ्यौ — कुरुक्षेत्र मे दिये
गये दान के समान बढता ही जाता है। (पुराणो मे बताया गया है कि
कुरुक्षेत्र मे किया गया दान ग्रादि १३ दिन तक प्रतिदिन १३ गुनी वृद्धि को
प्राप्त करता है।

भ्रयं—कोई गोपी अपनी सखी से कहती है कि हे सखि ! अभी तक गोकुल गाँव से विछुड ने का दुख ही अपने मन से नही निकाला गया था कि बहुत दूर से कृष्ण ने आकर अपना सौन्दर्य दिखाकर हमे जले हुओ को और जलाया अपने प्रेम-पाश में वॉवकर वे फिर द्वारिका को चले गये। हमारे मन मे अब यही दुख है कि ब्रज में कुरुक्षेत्र में दिये गये दान के समान नित्यप्रति बढते इए इस विरह-दुख को किस प्रकार मिटाया जा सकता है।

विशेष--- १. रूपक अलकार।

२. यह सबैया श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित रसखान ग्रथावली मे नहीं है। वुलना — विरह भरेयी कर आँगन कोने।
दिन दिन वाढत जात सखी री, ज्यों कुरुखेत के डारे सोने।।"
— सूरदास

#### सबैया

गोकुल नाथ वियोग प्रलै जिमि गोपिन नद जसोमित जूपर।
वाहि गयौ ग्रँसुवान प्रवाह भयौ जल मे ज्ञजलोक तिहूपर।।
तीरथराज सी राधिका प्रान सु तो रसखान मनौ जल भूपर।
पूरन ब्रह्म ह्वै ध्यान रह्यौ पिय ग्रौधि ग्रखेंबट पात के ऊपर।।२४०।।
शब्दार्थ—प्रलै=प्रलय तीरथराज=प्रयाग, प्रयाग के समान पिवत्र।
श्रौधि=ग्रविव। ग्रखेंबट=ग्रक्षयवट, इस वृक्ष का प्रलयकाल मे भी नाशः
नहीं होता-।

प्रयं — कौई गोपी अपनी सखी से कहती है कि कृष्ण के वियोग का दुख गोपियो, नद और यशोदा पर प्रलय का रूप घारण कर चुका है। इनके वियोगजन्य श्रॉसुशो के प्रवाह में ब्रजलोक जल में बह गया है। प्रयाग के समान पवित्र राघा के प्राण ही समूचे ब्रज में इस घरती पर बच पाये है और वह भी इसलिए-कि वह अपने पूर्ण ब्रह्म प्रियतम के घ्यान में उनके श्रागमन की श्रविध भी गिनती हुई श्रक्षववृक्ष के पत्तो पर चढ गई है।

विशेष-१. उपमा, अतिश्योक्ति अलकार।

- २. ऊहात्माकता के कारण भावो को क्षति ।
- ३. यह सवैया श्री विश्वनायत्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादितः 'रसखान ग्रथावली' में नहीं है।

#### सबैया

ए सजनी जब ते मैं सुनी मथुरा नगरी बरपा रितु आई।
लै रसखान सनेह की तानिन कोकिल मोर मलार मचाई।।
साँभ ते भोर लौ भोर ते साँभ लौ गोपिन चातक ज्यौ रट लाई।
एरी सखी कहिये तो कहाँ लिंग वैर अहीर ने पीर न पाई।।२४१।।
शब्दार्थ—सनेह की तानिन—प्रेमपूर्ण स्वरों मे। साँभ ते भोर लौ भोर ते साँभ लो—सन्ध्याकाल से प्रात काल तक और प्रात काल से सन्ध्याकाल तक। कहाँ लिंग—कहाँ तक। वैरी—शत्रु; आत्मीयता—सूचक सम्बोधन ।
पीर न पाई—पीड़ा का अनुभव नहीं हुआ।

त्र्यास्या भाग ्रेन्ट

प्रयं—कोई गोपी अपनी सखी से कहती है कि हे सजनी ! जब से मैंने
यह सुना है कि मथुरा नगरी में वर्षाऋतु आ गई है और कोयल तथा मोर
अम के स्वरों में वोलने लगे है, तब से हर समय गोपियाँ चातक की भाँति
पी-पी पुकार रही है। लेकिन हे सखि! यह तो बताओं कि उस बैरी अहीर
को (कृष्ण को) इन गोपियों की विरह-वेदना का कहाँ तक अनुभव हुआ है;
बह तो अत्यन्त निष्ठुर और पापाण-हृदय है।

विशेष-१. प्रकृति का उद्दीपन रूप मे परम्परागत वर्णन।

२. उपमा ग्रलंकार।

३ यह सबैया श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-ग्रन्थावली' मे नहीं है।

सव या

मग हेरत धूधरे नैन भए रसना रट वा गुन गावन की। अमुरी गनि हार थकी सजनी सगुनौती चलै नहि पावन की। पथिकी कोउ ऐसो जु नाहि कहै सुधि है रसखान के आवन की। मनभावन आवन सावन मे कही श्रीधि करी डग वावन की।।२४२।।

शब्दार्थ—मग हेरत — रास्ता देखते हुए। धूँघरे — धुँधले । रसना — जीम। सगुनौती — गुभ शकुन। ग्रौधि — ग्राने की ग्रविध । ड्ग वावन की — चामनावतार के डगो की भाँति निरन्तर वढती हुई।

श्रर्थ—कोई गोपी अपनी सखी से अपनी विरहा वस्था का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि । प्रियतम कृष्ण का रास्ता देखते हुए मेरे नेत्र वृंधले पड़ गये हैं; उसके गुणो का गान करती-करती जीभ थक गई है। उसके अपने के दिनों को गिनती-गिनती अगुलियाँ थक गई है, लेकिन उनके आने का कोई भी शुभ शकुन प्राप्त नहीं होता। कोई भी ऐसा पथिक नहीं आता जो धण्ण के आगमन का समाचार दे। कृष्ण सावन के महीने में आने की कह गये थे, पर अभी तक नहीं आये। उनके आने की अविध तो वामनावतार की तरह धिनरन्तर, बढ़ती ही जा रही है।

विशेष-१. उपका ग्रलकार।

२. विरह का परम्परागत वर्णन ।

, ३ यह सवैया श्री विश्वनाथप्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखान-

ग्रन्थावली' मे नही है।

वुलना—1 'वीती भ्रीघि भ्रावक की लाल मनभावन की, डग भई बावन की सावन की रितयाँ।'—सेनापित

2. 'वावन को डग यौ बिरहा जु ग्रहो मन भावन सावन ग्रायौ ।'

----ग्रज्ञात

### सपत्नी-भाव

#### सवया

वा रसखानि गुनौ सुनि के हियरा सत टूक ह्वं फाटि गयौ है।
जानति है न कछू हम ह्याँ उनवाँ पिंढ मित्र कहा धौ दयौ है।
साँची कहै जिय मै निज जानि के जानित है जम जैसो लयौ है।
लोग नुगाई सब बज माँहि कहै हिर चेरी को चेरो भयौ है।।२४३।।
शब्दार्थ—गुनौ—गुणो को। सत—सौ । कहा धौ—न जाने क्या।
जस—यश। चेरी को—दासी कुळा का। चेरो—सेवक।

श्रयं—गोपियां कुब्जा के प्रति ईप्या भाव दिखाती हुई उद्धव से कहती है कि हे उद्धव । उस ग्रान्तद-सागर कृष्ण के गुणो को सुनकर हमारा हृदय सौ-सौ इकडे होकर फट गया है। हम नही जानती कि कौन-सा मत्र पढकर कुब्जा ने कृष्ण पर चला दिया है। हम ग्रपने मन मे विचार कर यह बात सत्य कहती हैं श्रीर जानती है कि कृष्ण ने इस प्रकार से कितना यश प्राप्त किया है? श्रयीत वे बहुत बदनाम हो गये है, क्योंकि व्रज के सब नर-नारी यह कहते हैं कि कृष्ण कुब्जा दासी के दास वन गये है।

विज्ञेष-नानुवक्रोवित ग्रलकार।

#### सबैया

जाने कहा हम मूढ सबै समभीन तबै जबही विन आई। सोचत है मन ही मन मै अब कीजै कसा विनयाँ जुगँवाई। नीचो भयौ वज को सब सीस मलीन भई रसखानि दुहाई। चेरी को चेटक देखहु ही हाई चेरो कियौ घौ कहा पिंढ माई।।२४४।। शब्दार्थ — जवही बनि आई — ग्रवसर था। चेरी को — कुब्जा को। चेटक — जादू।

प्रथं—गोपियाँ उद्धव के निर्गुण ब्रह्म के उपदेश को सुनकर बहुत दुखी होती है ग्रौर परस्पर कहती है कि हम मूर्ख कुछ भी नहीं जानती, इसीलिए जब ग्रवसर था, तभी हम ग्रपने कर्तन्य को नहीं समभ सकी, ग्रथींत् जब कृष्ण ब्रज छोड़कर जा रहे थे, तभी उन्हें रोक लेना था। ग्रव मन ही मन यह सोचती है कि जो बाते हो चुकी, उनके विषय में कुछ कहना-सुनना व्यर्थ है। इस घटना से सारे व्रज-वासियों का सिर भुक गया ग्रौर सारी प्रार्थनाएँ व्यर्थ सिद्ध हो गईं। हे सिख ! उस कुटजा का जादू तो देखो जिससे उसने कुष्ण को ग्रपना दास बना लिया है। न जाने वह जादू उसने कहाँ पढ़ा है।

#### सर्वेया

काइ सौ 'माई कहा करियै सिहयै सोई जो रसखान सहावै। निय कहा जब प्रेम कियो तव नाचियै सोई जो नाच नचवै।। चाहत है हम ग्रीर कहा सिख वयो हूँ कहूँ पिय देखन पावै। चेरियै सौ जु गुपाल रच्यो तौ भलो ही सबै मिलि चेरी कहावै।।२४४। शब्दार्थ—नेम—नियम। रूपो—ग्रमुरूप हो गया।

श्रर्थ — गोपियाँ परस्पर कहती है कि हे सखी ! किससे अपने मन की व्यथा कहे। आ़न्द-सागर कृष्ण ने जो दुख दिया है, अब तो उसे सहन करने के अतिरिक्त और कोई सहारा नही है। जब कृष्ण से प्रेम किया है तो फिर नियम आदि का स्थान भी क्या रह गया है। जिस प्रकार वह नचाये उसी प्रकार नाचना होगा। हे सखि ! हम और नहीं कुछ चाहती। हम तो केवल यही चाहती हैं कि किस प्रकार कृष्ण के दर्शन कर सके। यदि कृष्ण दासी के वश में ही होते हैं व(यो कि वे कृष्णा के वश में हो गये है,) तो चलो और सब मिलकर उनकी दासी वन जाओ।

वुलना — १. 'चेरी ही सो जो पै रूचि रावही बढी है तो तो, आस्रो ब्रजनाथ ब्रज हम सब चेरी है।'

---नाथ

२ 'दासी सो जो सॉवरो उद्धव तो हमहूँ चलदासी बनेगी।'

—-रसनायक

### सबैया

भेती जुपै कुवरी हह्याँ सखी भरी लातन मूका वकोटती लेती। लेती निकारि हिये की सर्व नक छेदि कै कीटी पिराइ कै देती॥ देती नचाई कै नाच वा राँड की लाल रिघावन को फल सेती। सेती सदाँ रसखानि लिये कुवरी के करेजनि सूलसी भेनी॥२४६॥ शब्दार्थ —भेती = होती। वकोटती लेती = चोट लेती।

श्चर्य — कृद्जा के प्रति श्चाकोश दिखाती हुई कोई गोपी श्रपनी सखी से कहती है कि हे सखि! यदि यहाँ पर वह कृद्जा होती लात-धूँस मारकर उसे मोह लेती। श्रपने हृदय का सारा गुस्सा लेती श्रीर उसकी नाक को छेद कर उसमे कौडी पहिना देती। उस राँट को में नाच नचा देती श्रीर कृष्ण कोई रिफाने का फल देती। इस प्रकार में सदैव श्चानंद-मागर कृष्ण की सेवा करती जिससे कट्जा के हृदय में में सदैव कांटे की भाँति कसकती रह थी।

विशेष- १. मुक्त पदग्रहय यमक ।

२ नारी-पन के ब्राकोश का स्थान का रवाभाविक चित्रण।
तुलना—'नीच जाति लांडी जाको बेसर मो काम कहा,
दोऊ ब्रोर छेद नाक कीडी एक टारती।
दाँतिन मो काटि काटि लातन मो मारि मारि,
कुटजा को कूबरी करेजो ही निकारती।

—- ग्रज्ञात

# कुवलियापीड़-चध सर्वथा

कस के कोघ की फैलि रही सिगरे व्रजमंडल मॉफ फुकार सी।

ग्राड गए कछनी किछके तबही नट-नागर नंदकुमार-सी।।

है रद को रद खैचि लियौ रमलानि हिये माहि लाइ विमार मी।

लीनी कुठौर लगी लिख तोरि कलक तमाल ते कीरित-डार सी।।२४७।।

शब्दार्थ—फुकार—फुफकार। है रद =हाथी, कुविलया पीड। रद =दाँत

ग्रयं—इस सबैया मे कि कुवलयापीड के वध का वर्णन करता हुग्रा

कहता है कि कस के कोघ की ग्राग सारे व्रज मे फुफकार की तरह फैल रही

थी ग्रौर उसने कृष्ण को मरवाने के लिए कुवलयापीड से उनका युद्ध निश्चित

कर दिया था। उससे युद्ध करने के लिए कृष्ण कछनी बाँध कर ग्रा गये। रसखान कहते है कि उन्होंने ग्रपने मन में विचार कर के उस हाथी का दाँत , लिया ग्रीर उन्होंने उसे तमाल की डाली की भाँति तोड दिया। कृष्ण का यह कार्य ऐसा प्रतीत हुग्रा मानो उन्होंने कलकरूपी तमाल वृक्ष जैसे तुच्छ स्थान पर लगी कीर्तिरूपी शाखा को तोड दिया हो।

विशेष--उत्प्रेक्षा ग्रलकार।

पाठान्तर—'इस सर्वेया की तृतीय पंक्ति का यह रूप भी मिलता है 'रद्ध दुरद्ध को ऐच लियौ रसखान यहै, मन ग्राइ विचार सी।'

## उद्धव-उपदेश सबैया

जोग सिखावत आवत है वह कौन कहावत को है कहाँ को । जानित है वर नागर है पर नेकहु भेद लख्यों नींह ह्याँ को ।। जानित ना हम और कछू मुख देखि जियै नित नन्दलला को । जात नहीं रसखानि हमै तिज राखनहारी है मोरपखा को ।।२४८।। शब्दार्थ—वर = श्रेष्ठ । नन्दलला = कृष्ण ।

श्रर्थ — निर्णुण ब्रह्म का उपदेश देने के लिए श्राए हुए उद्धव को देख कर नोपियाँ परस्पर कहती है कि योग की शिक्षा देता हुआ जो व्यक्ति श्रा रहा है, यह कौन है ? उसका क्या नाम है ? कहाँ वह रहता है ? यद्यपि हम जानती है कि वह कोई श्रेष्ठ ग्रादमी है, तथापि इसका हमको तिनक भी भेद (परिचय) ज्ञात नही है। यह चाहे कितना ही योगोपदेश करे, पर हम तो इसके श्रितिक्त श्रीर कुछ नही जानती कि हम नित्य कृष्ण के दर्शन करके ही जीवित रहती है, रसखान कहते है कि कृष्ण हमसे नहीं त्यागे जाते, क्योंकि वे मोर मुकुटधारी कृष्ण ही हमारे रक्षक है।

### सवैया

अजन मंजन त्यागौ अली अँग धारि भभूत करी अनुरागै।
आपुन भाग कर्यौ सजनी इन बावरे ऊघो जू को कर्ं लागै।
चाहै सो और सबै करियै जु कहै रसखान सयानप आगै।
जो मन मोहन ऐसी बसी तो सबै री कही मुख गोरस जागै।।२४६।।
काबार्य — अंजन मजन — शृंगार। करी अनुरागै — प्रेम करो। सयानप —

चतुराई। गोरख जागै =गोरखपंथी 'गोरख जागै' का नाद किया करते हैं।

श्रयं—गोपियां उद्धव के उपदेश का परिहास करती हुई कहती है कि हे सिंख ! अब श्रुगार करना छोड दो और भस्म से प्रेम करके उसे ही अपने अगों पर घारण करो । हे सर्जान ! जब हमारे भाग्य मे कृष्ण की प्रीति लिखी हुई है तो इस पागल उद्धव को क्यो ईप्या होती है । इस चतुराई के आगे, और चाहे हम कुछ भी कर ले, पर जब हमारे हृदय मे कृष्ण बसा हुआ है तो उसकी प्रीति हमसे नही छूट सकती । इस पर भी यह उद्धव कहता है कि हम सब कृष्ण की प्रीति छोड कर 'गोरख जागे' का नाद करती रहे ।

विशेष—यह सर्वेया श्री विश्वनाथ प्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसलान-ग्रन्थावली मे नहीं है।

सवैया

लाज के लेप चढाइ कै ग्रंग पची सव सीख को मन्त्र सुनाइ कै।
गाडक ह्वँ व्रज लोग भक्यों किर ग्रीपद वेसक सीहै दिखाइ कै।।
ऊघो सी रसखानि कहै जिन चित्त घरौ तुम एते उघाइ कै।
कारे विसारे को चाहैं उतर्यों ग्ररे विख वावरे राख लगाइ कै।।२५०॥
शब्दार्थ —पची —कोशिश की। गरुड —सॉप का विप उतारने वाला।
वेसक — उत्तमोत्तम। कारे — कष्ण को। विख — विप।

स्थं—उद्भव से निर्गुण ब्रह्म का उपदेश सुनकर गोपियाँ उससे कहती हैं कि हे उद्भव ! हम सबने लाज का लेप अपने अगो पर लगाने की कोशिश की, सभी प्रकार के मत्र सुनाए, ब्रज के लोग गरुड बन कर भी थक गये, सौगन्ध दिला कर उत्तमोत्तम औपिधयाँ खाई, पर इतने उपाय करने पर भी हमारा कृष्ण प्रेम रूपी विप नही उतर सका, अर्थात् हम कृष्ण को नही छोड सकी। हे कारे! तुम उसी विषैले नाग रूपी कृष्ण का विष योग की भस्म से उता-रना चाहते हो?

कहने का भाव यह है कि जब इतने श्रधिक उपाय करने पर भी हम कृष्ण प्रमिसे वियुक्त नहीं हुई तो तुम्हारा योगोपदेश भी यहाँ पर कोई कार्य नहीं करेगा।

तुलना — १. सावरे साप डसीहै सवे तिन्है ज्ञान सो मूढि उतारै कहा विसं व्रजनिधिः २ 'स्याम वियोग तै उद्धव जू छतियाँ फटी ता मे मयूप भरो जु।' —सोमनाथः

### सवैया

सार की सारी सो पारी लगे घरिबे कहें सीस बघम्बर पैया।
हॉसी सो दासी सिखाइ लई है वेई जु वेई रसखानि कन्हैया।।
जोग गयौ कुबजा की कलानि मै री कब ऐहै जसोमित मैया।
हाहा न ऊधौ कुढाग्रौ हमे प्रव ही किहि दै बज बाजै वधैया।।२५१।।
शब्दार्थ —सार =लोहा। वाघम्बर =वाघ की खाल। पैया =पाया हुग्रा।
श्चर्य —उद्धव का निर्गुण गुरू का उपदेश सुनकर गोपियाँ उससे कहती है
कि हे उद्धव! तुम हमे सीस पर वाघम्बर घारण करने को कहते हो, पर वह
बाघम्बर हमे लोटे की साडी से भी भारी लगता है। जिसमे हसी-हँसी मे कुब्जा
को ग्रपने बश मे कर लिया है, वे ही —केवल वे ही हमारे ग्रानन्द सागर ७००
है। तुम्हारा योग तो कुब्जा की चतुरता मे दब गया। हे उद्धव! हमे थहुत
दुख है। तुम हमे ग्रधिक दुखी न करो। हम ग्रभी कह देती हैं कि बज मे बधाई
के वाजे वाजे।

# बज-प्रेम सवैया

या लकुटी ग्ररु कामिरया पर राज तिहुँ पुर को तिज डारी।

ग्राटहु सिद्ध नवी निधि को सुख नन्द की गाइ चराइ विसारी।।

ए रसखानि जब इन नैनन ते व्रज के वन बाग तडाग निहारी।

कोटिक ये कलधौत के धाम करील की कुन्जन ऊपर वारी।। २५२।।

ग्राट्सार्थ — वा = उस। लकुठी = जाठी। तिहुँ पुर को = तीनो लोको को।

सिद्ध = ग्रलौकिक शिवत, सिद्धियाँ ग्राठ मानी गई है — ग्रणिमा, मिहमा, गिरमा लिघमा, प्राप्ति, प्राकाम्य, ईशित्व ग्रीर किशत्व। ग्रणिमा सिद्धि से योगी ग्रपने देह का चाहे जितना विस्तार कर सकता है। मिहमा सिद्धि से योगी ग्रपने देह का चाहे जितना बिस्तार कर सकता है। गिरमा सिद्धि से योगी ग्रपने शरीर का चाहे जितना भार बढ़ा सकता है। लिघमा सिद्धि से योगी चाहे जितना छोटा ग्रीर हलका हो सकता है। प्राप्ति सिद्धि से प्रत्येक पदार्थ प्राप्त किया जा सकता है। श्राकाम्य सिद्धि से योगी जो चाहता है, वही हो जोता है। ईशित्व सिद्धि के बल पर दूसरो पर प्रभुत्व किया जा सकता है। विधि = ग्रपूर्व वैभव,

विधियों नो मानी गई हैं—पद्म, महापद्म, शख, मकर, कच्छप, मुकुन्द, क्न्द, नील ग्रीर खर्व। कोटिक —करोडो। कलघीत के घाम —सोने चाँदी के महल। ये —सासारिक प्रभुता के प्रतीक।

श्रर्थ — द्वारिका मे रह कर कृष्ण को व्रज की याद श्रा गई है। वे व्यथित होकर रुवमणी से कह रहे है कि उस लाठी ग्रीर कामरी के लिए मै तीनो लोक का राज्य एक दम छोड देने को तैयार हूँ, नन्द की गाय चराने के लिए श्रणिमा श्रादि ग्राठो सिद्धियों के तथा पद्म ग्रादि नवों निधियों के सुख का त्याग करने को उद्यत हू। जब से मैंने ग्रपनी इन ग्रांखों से व्रज के वन ग्रीर तालावों को देखा है ग्रथींत् मुफे उनकी याद ग्राई है, तब से मैं उसके लिए इतना ग्रातुर हो गया हूँ कि मै वैभव के प्रतीक इन करोडों सोने चादी के महलों को व्रज के करील कू जो के ऊपर न्यों छावर करता हूँ।

विशेष -- 'त्रज के वन-वाग' ग्रीर 'करील की कृ जन' में छेकाप्रप्रास है। पाठान्तर-ए रसखानि कवी इन ग्रॉखिन सो व्रज के वान वाग तडाग निहारो।'

कोटि कई कलधीत के धाम करील की कु जन ऊपर वारी।"
किवन

ग्वालन सग जैवी वन ऐवी सु गायन सग,
हेरि तान गैवो हा हा नैन कहकत हैं।
ह्याँ के गज मोती माल वारो गुज मालन पै,

कुज सुधि ग्राये हाय प्रान घरकत है।। गोवर को गारी सुतो मोहि लागै प्यारी कहा,

भयौ मौन सोने के जटित मरकत है। मदर ते ऊँचे यह मदिर है द्वारिका के,

न्नज के खिरक मेरे हिम खरकत है।।२५३।। शब्दार्थ — जैवी — जाना। ऐवी — ग्राना। हेरि — देखकर। गैवी — गाना। जिटत मरकत — रत्नो से जडे हुए। मदर — मदराचल। खिरक — गोशाला।

म्पर्य — त्रज का स्मरण म्राने पर कृष्ण रुक्मणी से अपने व्रज प्रेम को व्यक्त करते हुए कहते हैं कि बन मे ग्वालो के सग जाना, वहाँ से गायो के साथ लौटना, व्रज के सुन्दर दृश्यों को देख कर वाँसुरी बजाना भ्राज भी मेरी मांखों में करकते हैं, म्रर्थात् उन घटनाम्रों को स्मृति से मुक्ते बहुत दुख होता है। यहाँ पर मुक्ते गज मोतियों की जो मालाये मिली हुई है, इन्हें मैं उन गुन्जमालाम्रों के ऊपर न्यौछावर कर सकता हूँ। जब भी मुक्ते ब्रज के कु जों की याद म्राती है तो मेरे ग्रग घड़कने लगते है। वहाँ के गोवर का गारा भी मुक्ते इतना प्रिय है कि उसके सामने रत्नों से जडे हुए ये सोने के भव्य भवन भी नगण्य है। वह सच है कि द्वारिका के ये राजमहल मिदराचल (पर्वत) से ऊँचे है। फिर भी ब्रज की गोशालाम्रों की याद मेरे हृदय को कुदेरती रहती है।

विशेष—यह कवित्ता श्री विश्वनाथ प्रसाद मिश्र द्वारा सम्पादित 'रसखानः ग्रन्थावली मे नहीं है।

# गंगा-महिमा सवैया

इक स्रोर किरीट लसे दुसरी दिसि नागन के गन गाजत री।

मुरली मधुरी धुनि स्राधिक स्रोठ पे स्राधिक नन्द से बाजत री।।

रसखानि पितम्बर एक कँधा पर एक बाघम्बर राजत री।

कोउ देखउ सगम ले बुडकी निकसे यहि मेख सो छाजत रो।।२५४।।

शब्दार्थ —िकरीट — मुकुट। लसे — सुशोभित है। नागन के गन — सपौं

के समूह। स्रधिक — स्राधा। नाद — स्रुगी।

श्चर्य — कोई गोपी अपनी सखी से गगा महिमा का वर्णन करती हुई कहती है कि हे सखि! उसके सिर पर एक आर तो मुकुट सुशोभित है और दूसरी श्चोर सपीं के समूह फुंकार रहे हैं। एक ओर आधे ओठ पर मधुरी मुरली बज रही है और दूसरी ओर आधे ओठ पर मधुरी मुरली बज रही है और दूसरी ओर आधे ओठ पर शुगी वज रही है। रसखान कहते है कि उनके एक कन्धे पर पीला वस्त्र है और दूसरे पर बाध की खाल सुशोभित है। ऐसा प्रतीत होता है कि कृष्ण गगा और यमुना में डुवकी लगाकर इस सुन्दर रूप को घारण करके निकले हो।

विशेष—यह माना जाता है कि गगा में स्नान करने से शिवरूप की स्रीर यमुना में स्नान करने से कृष्णरूप की, नथा सगम (गगा-यमुना) में स्नान करने से हरिहर (शिव-कृष्ण) रूप की प्राप्ति होती है।

### सवैया

वैद की ग्रीपघ खाइ कछू न कर वहु सजम री सुनि मोसें।
तो जल-पान कियौ रसखानि सजीवन जानि लियौ रस तोसें।
ए री सुवामई भागीरथी नित पथ्य ग्रपथ्य वनै तोहि पोसें।
ग्राक धतूरो चवात किरै विख खात किरै सिव तेरे भरोसें।।२४५।।
विशेष—ग्रीपच =ग्रीपिं। सजम =सयम। भागीरथी = गगा। पथ्य =
'परहेज। ग्रपथ्य =वद परहेज। पोसै = प्रसन्न करने पर।

श्रर्थ — किव रसखान गगा की महिमा का वर्णन करते हुए कहते हैं कि हे गगे ! जिस व्यक्ति पर तुम्हारी कुपा हो जाती है, उसे न तो वैद्य की श्रीपिध खाने की श्रावश्यकता है श्रीर न किसी प्रकार का संयम करने की हो जरूरत है। रसखान कहते हैं कि तेरें जल को पीने से सजीवन शिवत श्रीर श्रपार श्रानन्द प्राप्त होता है। हे श्रमृत जल से युक्त गगे ! तेरे प्रसन्न करने पर वदपरहेज भी परहेज के समान लाभदायक वन जाता है। इसीलिए तेरे भरोसे पर शिव श्राक श्रीर धतूरे को चवाते हैं तथा विप को खाते हैं।

नुलना—'वाँचे जटाजूट बैठि परवत कूट माँहि,
महाकाल कूटे कही कैसे के ठहरती।
पीवै नित भगै रहै प्रेतन के सगै ऐसे,
पूछती को नगं जो न गगै सीस धारती।'

---पद्माकर

# शिव-सहिमा सबैया

यह देखि धतूरे के पात चवात श्री गात सो घूलि लगावत है।
चहुँ ग्रोर जटा ग्रटकै लटके फिन सो कफनी फहरावत हैं।
रसखानि जेई चितवं चित दै तिनके दुखदुन्द भजावत हैं।
गज खाल कमालकी माल विसाल सो गाल वजावत श्रावत है।।२५६।।
बाव्दार्थ—पात=पत्ते। फिन=सर्प। कफनी=एक प्रवार का वस्त्र
जिसे साधु पहनते है। भजावत है=नप्ट करते है;

श्चर्य — किन रसलान शिव की स्तुति करते हुए कहते हैं कि यह देखों ! शिव धतूरे के पत्ते चवाते हैं तथा शरीर मे धूनि लगाते हैं। उनकी जटाएँ न्डवाख्या भाग ३१६

चारो ग्रोर विखर कर लटक रही है। उनके गले मे पड़ा हुग्रा सर्प साघु-वस्त्र के समान दिखाई दे रहा है। रसखान कहते है कि जो मन लगाकर शिव की इस पूर्ति को देखते है, शिव उनके दुखो को नष्ट करते है। वे गज की खाल श्रोढ़े, कपालो की माला पहने हुए गाल बजाते हुए ग्राते है।

# प्रेम-वाटिका

# दोहा

प्रेम ग्रयनि श्री राधिका, प्रेम-बरन नदनन्द । प्रेम-बाटिका के दोऊ, माली मालिन द्वंद ॥ १ ॥ शब्दार्थ —प्रेम-ग्रयनि —प्रेम-धाम । प्रेम-बरन —प्रेम का साक्षात् रूप ॥ द्वंद — युगल, जोडा ।

अर्थ — रसखान किव राघा श्रीर कृष्ण के प्रेम का वर्णन करते हुए कहते है कि श्रीराघा प्रेम का घाम है श्रीर कृष्ण प्रेम का साक्षात् रूप है। श्रतः राघाः श्रीर कृष्ण का जोडा प्रेम-वाटिका के मालिन श्रीर माली का जोड़ा है। विशेष — रूपक श्रलकार।

# दोहा

प्रेम प्रेम सब कोउ कहत, प्रेम न जानत कोइ। जो जन जान प्रेम तो, पर जगत नयी रोइ॥ २॥ इाट्यार्थ — सरल है।

श्चर्य —सब लोग प्रेम-प्रेम चिल्लाते हैं, श्चर्यात् प्रेमी होने का दावा करते हैं श्चीर प्रेम की महत्ता का वखान करते हैं, पर वास्तविकता तो यह है कि वे प्रेम के सच्चे स्वरूप को नही जानते। यदि व्यक्ति प्रेम के सच्चे स्वरूप को नही जानते। यदि व्यक्ति प्रेम के सच्चे स्वरूप से परिचत हो जाये ससार रो-रोकर न मरे, श्चर्यात् इसमे कोई क्लेश एव बाधा न रहे।

# दोहा

प्रेम ग्रगम ग्रनुपम ग्रमित, सागर सिरस वसान । जो ग्रावत यहि ठिंग बहुरि जात नाहि रससान ।। ३ ॥ शब्दार्थ —ग्रगम = ग्रगमः । ग्रमित = ग्रपार । सिरस = समान । ढिंग = समीप । बहुरि = फिर ।

भ्रयं — प्रेम की महत्ता का वर्णन करते हुए रसखान कहते हैं कि प्रेम को अगम्य, अनुपम, अपार और सागर के समान गम्भीर समभना चाहिए। जो व्यक्ति इस प्रेम-सागर के पास आ जाता है, वह फिर इसमें दूर नहीं जाता; अर्थात् जो प्रेमी बन जाता है, वह फिर प्रेम के बन्धन से नहीं छूट पाता।

विशेष-उपमा अलकार।

# दोहा

प्रेम-वास्ती छाति कै, वस्त भरा जल घीस।
प्रेमिंह तें विष-पान करि, पूजे जात गिरीस ॥४॥
शब्दार्थ—वास्त —शराब। वस्त —वस्ण। जलघीस —जल का देवता।
प्रर्थ—प्रेम की महत्ता का वर्णन करते हुए रसखान कहते हैं कि प्रेम
की शराब छानने के कारण वस्त्रण जल के देवता बन गये ग्रौर प्रेम से ही विष
को पी लेने के कारण शिव की पूजा होती है।

# दोहा

प्रेम-रूप दर्पन महो, रचे मजूबो खेल।

या मै अपनो रूप कछु, लखि परिहै सनमेल ।।१।।

इान्दार्थ —दर्पन =दर्पण, शीशा। अजूबो = मजीब, सद्भुत।

प्रर्थ — प्रेम की महत्ता का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि प्रेम

मर्थ — प्रेम की महत्ता का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि प्रेम रूपी दर्पण मे ग्रद्भुत खेल रचा हुन्ना है, क्यों कि इसमे मपना स्वरूप कुछ-कुछ भनमेल-सा दिखाई देता है।

# दोहा

कमल-तन्तु सो छीद ग्ररु, कठिन खड़ग की घार। ग्रति सूघो टेढ़ो बहुरि, प्रेम-पथ ग्रनिवार।।६।।

शब्दार्थ —कमल तंतु =कमल का रेशा। छीन =क्षीण, पतला। खडग = तलवार। बहुरि =िफर। ग्रनिवार =ग्रनिवार्थ।

अर्थ — प्रेम के स्वरूप का वर्णन करते हुए रसखान किन कहते हैं कि प्रेम पंथ अनिवार्थ रूप से विलक्षण है। यह कमल के रेशे के समान पतला और तलवार की धार के समान तीक्ष्ण होता है। यह अत्यन्त सीधा भी है और टेढां भी है।

विशेष-उपमा श्रलकार।

क्योंकि प्रेम को श्रनुकूल बनाये बिना भगवबत्त्रे म की प्रोर उन्मुख हुए बिना, दृढ़ निश्चयारिमका बुद्धि उत्पन्न नहीं होती।

दोहा

सास्रन पढि पडित भए, कै मौलवी कुरान। - / जु पै प्रेम जान्यी नहीं, कहा कियी रसखान ॥१३॥

शब्दार्थ-सास्त्रन=शास्त्रो को । जु पै=यदि ।

श्चर्य — प्रेम के विना सारा ज्ञान व्यर्थ है, इस वात का प्रतिपादन करते हुए रसखान कहते है कि व्यक्ति चाहे गास्त्रों को पढकर पिडत वन जाये, या कुरान को पढकर मौलवी वन जाये। लेकिन यदि उसने प्रेम-तत्व को नहीं जाना है तो उसका यह ज्ञान पूर्णतया व्यर्थ है।

वुलना—'पोथी पिंढपिंढ जग मुद्रा, पिंडत भया न कोय। \_- विकार प्रिय काई अच्छर प्रेम का, पढें सो पंडित होय। —कवीर दोहा

काम कोघ मद मोह भये, लोभ द्रोंह मात्सर्य । इन सबही तें प्रेम है, परे कहत मुनिवर्य ॥१४॥ शब्दार्थ—काम—काम-भावना । मद=ग्रहकार । द्रोह=शत्रुता । पत्पर्य ईर्ष्या । परे=दूर । पुनिवर्य = मुनि प्रवर ।

श्रर्थ — प्रेम सब प्रकार के भावों से श्रेष्ठ है श्रीर धशुद्ध भावों से दूर है, इसका प्रतिपादन करते हुए रसखान कहते हैं कि काम-भावना, कोध, श्रहकार, ममता, भय, लोभ, शत्रुता श्रीर ईप्यों इन सभी भावों से प्रेम दूर होता है, श्रर्थात् प्रेम में ये भाव नहीं होते। यह मुनिप्रवरों का मत है।

दोहा

विन गुन जोवन रूप धन, विन स्वारय हित जानि । सुद्ध कामना ते रहित, प्रेम सकल रसखानि ॥१५॥

शब्दार्थ —गुन = गुण । जोवन = योवन । विन स्वारथ हित = स्वार्थ नाभ से रहित । कामना = इच्छा । कामना ते रहित = निष्काम । रसखान = श्रानन्द का धाम ।

भ्रथं - प्रेम के महत्त्व का प्रतिपादन करते हुए रसखान कहते है कि जो प्रेम विना गुण के, यौवन के, रूप के, घन के, स्वार्थ-लाभ से रिहत, शुद्ध और निष्काम होता है, वहीं सच्चा प्रेम हैं और ऐसा ही प्रेम सुख का बाम होता च्याख्या भाग ३२५

है, ग्रयात् सहज प्रेम ही सच्चा एव सुखर्कारक प्रेम होता है। दोहा

्त्रप्रति सूक्षम कोमल अतिहि, अति पतरो अति दूर। प्रेम कठिन सब ते सदा, नित इकरस भरपूर।।१६॥

शृद्धार्थ—सूछम = सूक्ष्य । पतरो = पतला, क्षीण । ग्रति दूर = अगम्य । इकरस = एक-सा रहने वाला ।

श्रर्थ — प्रेम के स्वरूप का प्रतिपादन करते हुए रसखान कहते है कि सच्चा प्रेम श्रत्यन्त सूक्ष्म, कोमल, क्षीण और ग्रगम्य होता है। यह सदैव एक-सा रहने वाला और परिपूर्ण होता है। ऐसा प्रेम सबसे कठिन होता है।

> जग मै सब जान्यों पर, ग्ररु सब कहै कहाइ। मै जगदीस 'रुप्रेम यह, दोऊ ग्रकथ लखाइ।।१७।।

शब्दार्थ—जान्यो पर =जाना जासकता है। कहै कहार =कहा जा सकता है। अकथ = अकथ्य।

र्म्यं—प्रेम ग्रीर ईश्वर की समानता का प्रतिपादन करते हुए रसखान कहते है कि इस ससार की सारी वस्तुएँ जानी जा सकती है, ग्रर्थात् सारी वस्तुएँ विधिगम्य है ग्रीर सारी वस्तुएँ कही जा सकती है, ग्रर्थात् वर्णनीय हैं, किन्तुं ईश्वर ग्रीर प्रेम ये दोनो ग्रकथ्य एव प्रदर्शनीय है। ग्रर्थात् इन दोनो का न तो वर्णन ही किया जा सकता है ग्रीर न ये दोनो देखे ही जा सकते हैं। कहने का भाव यह है कि प्रोम ईश्वर की भाँति सूक्ष्म एव दुर्वोध है।

## दोहा

जेहि बिनु जाने कछुहि नहि, जात्यौ जात विसेष । ्र-सोइ प्रेम, जेहि जानिकै, रहि न जात कछु सेष ॥१६॥ शब्दार्थ —सरल है।

श्रर्थ — प्रेम की महत्ता का प्रतिपादन करते हुए रसखान कहते है कि जिस प्रेम को जाने विना और किसी वस्तु का बोध नहीं होता और जिसे जानने पर विशेष ज्ञान हो जाता है वही प्रेम है जिसका बोध होने पर और कुछ जानने के लिए शेष नहीं रह जाता । कहने का भाव यह है कि प्रेम सब ज्ञानों का मूल आधार है।

# बोहा

दम्पति-सुख ग्रह विपम-रसं, पूजा निष्ठा ध्यान । इन ते परे वर्षानिये, सुद्ध प्रेम रसखान ॥१६॥

शब्दार्थं — दम्पित-सुख = गृहस्थ जीवन का ग्रानन्द । विषय-रस = सासा-रिक पदार्थों से प्राप्त ग्रानन्द । निष्ठा = धार्मिक विश्वास । ध्यान = ध्यान धारणा ग्रावि । परे = दर, रहित ।

श्चर्य — शुद्ध प्रेम के स्वरूप का प्रतिपादन करते हुए रसखान कहते है कि गृहस्य जीवन के ग्रानन्द से, सासारिक पदार्थों से प्राप्त ग्रानन्द से, पूजा से वार्मिक विश्वास से, ध्यान घारणा ग्रादि से रहित शुद्ध प्रेम होता है जो ग्रानन्द का सागर है।

# दोहां

मित्र कलत्र सुबन्धुं सुत, इनमे सहज सनेह । सुद्धे प्रेम इनमे नहीं, श्रकथ कथा सविसेह ॥२०॥

शब्दार्थ —कलत्र = स्क्षी। सुबन्ध = हितैपी भाई। सुत = पुत्र । सहज = स्वाभाविक। सबिसेह = विशेष रूप से।

ग्रर्थ — शुद्ध प्रेम के स्वरूप का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि यद्यपि स्वी में हितापी माई में ग्रीर पुत्र में स्वाभाविक रूप से प्रेम होता है, परन्तु इस प्रेम को शुद्ध प्रेम नहीं कहा जा सकता, क्योंकि शुद्ध प्रेम तो विशेष रूप से ग्रवर्णनीय कथावाला होता है, ग्रर्थात् उसका वर्णन नहीं हो सकता।

# दोहा

इक ग्रगी विनु कारनींह, इक रस सदा समान । ंगनै प्रियहि सर्वस्व जो, सोई प्रेम प्रमान ॥२१॥

शब्दार्थ — इक ग्रंगी — एकांगी । इक रस — एक ही प्रकार का ग्रानन्द । सोई प्रेम प्रमान — वही शुद्ध प्रेम है ।

ग्रर्थ — शुद्ध प्रेम के स्वरूप का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि जो प्रेम एकांगी हो, ग्रर्थात् प्रत्युत्तर की भावना से परे हो, विना स्वार्थ श्रादि कारणों के उत्पन्त हुआ हो ग्रीर सदैव एक ही प्रकार के श्रानन्द में समान रहता हो, ग्रर्थात् जिसमे श्रानन्द की मात्रा घटती न हो; जिसके होने पर प्रिय को ही सर्वस्व माना जाता हो, वही शुद्ध प्रेम कहलाता है।

दोहा

डरै सदा चाहे न कछु; सहै सबै जो होय। रहै एक रस चाहि कै, प्रेम बखानो सोय॥२२॥ शब्दार्थ—चाहि कै == इच्छा करके।

श्रयं — शुद्ध प्रेम के स्वरूप का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि जो प्रेमी सदैव इस भावना को लेकर डरता रहे कि कही उसके प्रेम मे चूक न हो जाये, जो किसी भी प्रकार की स्वार्थ-भावना से रहित हो, जो सब प्रकार की विपत्तियों को सहने के लिए तैयार हो, जो सदैव इच्छा करके एक ही रस मे इवा हुआ हो, ऐसे ही व्यक्ति को सच्चा प्रेमी कहा जाता है और उसी का प्रेम शुद्ध प्रेम कहलाता है।

दोहा

श्रेम श्रेम सब कोउ कहै, कठिन श्रेम की फाँस। प्रान तरिफ निकर नहीं, केवल चलत उसाँस।।२३।। शब्दार्थ — फाँस — चुभने वाला काँटा। तरिफ — तडप कर।

ग्रर्थं—प्रेम वेदना का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि सभी लोगें प्रेम-प्रेम चिल्लाते है; ग्रर्थात् प्रेमी होने का दावा करते है, पर वे यह नहीं जानते कि प्रेम की फाँस बडी दुखदाई होती है। इसमें प्राण तडपते ही रहते है, पर निकलते नहीं इसके ग्राधात से मनुष्य मृतप्राय हो जाता है श्रीर उसके केवल डच्छ्वास चलते रहते है।

दोहा

प्रेम हरी को रूप है, त्यौ हरि प्रेम स्वरूप । एक होइ द्वै यो लसै, ज्यौ सूरज ग्रठ धूप ।।२४।।

शब्दार्थ- द्वै = दो होकर । लसै = सुशोभित होते है ।

श्चर्य — प्रेम श्रीर परमात्मा के एक स्वरूप का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि जिस प्रकार प्रेम परमात्मा का रूप है, उसी प्रकार परमात्मा भी प्रेम का स्वरूप है। एक होकर भी दोनो दो रूपो मे इस प्रकार सुशोभित है जैसे सूरज ग्रीर उसकी धूप।

विशेष-उदाहरण ग्रलकार।

दोहा

ग्यान घ्यान विद्या मती, मत-बिस्वास विवेक । बिना प्रेम सब धूरि हैं, अगजग एक अनेक ॥२५॥ शब्दार्थ — मती = मित, बुद्धि । विवेक = ज्ञान । श्रगजग एक श्रनेक = इस चराचर मृष्टि मे प्रेम एक होकर भी श्रनेक हैं।

श्चर्य — प्रेम की महत्ता का वर्णन करते हुए रसखान कहते हैं कि जान, ध्यान, विद्या, विविध मतो का विश्वास श्रीर विवेक सब विना प्रेम के धूलि के समान निरर्थक है, क्योंकि प्रेम ही वह तत्त्व है जो ब्रह्म की भाँति इस संसार में एक होते हुए ही श्रनेक रूपों में दिखाई देता है।

विशेष-स्पक ग्रलकार।

दोहा

प्रेम फाँस में फंसि मरें, सोई जिए सदाहि। प्रेम परम जाने विना, मरि कोइ जीवत नाहि।।२६॥

शब्दार्थ-फाँश=फन्दा । परम=रहस्य ।

श्चर्य — प्रेम की महत्ता का वर्णन करते हुए रसखान कहते हैं कि जो ध्यक्ति प्रेम के वन्वन में वेंच कर मर जाता है, कह सदैव जीवित रहता है; श्चर्यात् प्रेम के वन्वन में वेंचकर व्यक्ति श्रमर हो जाता है। कोई भी व्यक्ति जो प्रेम के रहस्य को नही जानता, वह मर कर जीवित नहीं रहता।

विशेष-विरोधाभास म्रलकार।

दोहा

जग में सब तै अधिक श्रति, ममता तनीं लखाय।
पै या तरहूँ तै अधिक, प्यारो प्रेम कहाय।।२७।।
इाव्हार्थ—सरल है।

श्चर्य — प्रेम की महत्ता का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि हम ससार में सबसे ग्रविकम मत्व शरीर के प्रनि देखा जाता है, परन्तु प्रेम इस शरीर से भी ग्रविक प्यारा होता है।

दोहा

जेहि पाएँ वैकुठ श्ररु, हरिहूँ की नहि चाहि । सोह अलौकिक सुद्ध सुभ, सरस सुभेम कहाहि ॥२८॥ इाट्सार्थ - सरल है।

श्रर्थ — प्रेम की महत्ता का वर्णन करते हुए रसखान कहते हैं कि जिस प्रेम को प्राप्त करके वैकु ठ की और भगवान की भी इच्छा नहीं रहती, उसे ही अलौकिक, शुद्ध, शुभ और सरस प्रेम कहा जाता है।

# दोहा

कोउ याहि फॉसी कहत, कोउ कहत तरवार । नेजा भाला तीर कोउ, कहत अनोखी ढार ।।२६।। झह्टार्थ —नेजा ≕बरछी ।

श्चर्य—प्रेम के विविध रूप हैं, इसी बात का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि कोई व्यक्ति तो इस प्रेम को फॉसी बताता है, कोई तलवार, कोई बरछी, भाला और तीर; तथा कोई इसे अनोखी ढाल बताता है।

# दोहा

पै मिठास या मार के, रोम-रोम भरपूर।

मरत जियै भुकती थिरै, बनै सु चकनाचूर।।३०॥
शब्दार्थ—भकती=गिरना। थिरै=स्थिर होना, सभलना।

प्रयं — प्रेम की महत्ता का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि प्रेम की चोट गहरी होते हुए भी मधुर होती है। इसकी चोट से मनुष्य का रोम-रोम माधुर्यपूर्ण ग्रानन्द से भरपूर हो जाता है, प्रेम में मरने वाला व्यक्ति ही जीवित रहता है प्रेम मे गिरता हुग्रा व्यक्ति ही सम्भलता है। जो व्यक्ति अपना ग्रहंकार पूर्णतया नष्ट करके प्रेम की ग्रोर उन्मुख होता है, उसी का खीवन सधर जाता है।

विशेष-विरोधाभास अलंकार।

# दोहा

पै एतोहूँ रम सुन्यी, प्रेम अजूबो खेल । जाँबाजी बाजी जहाँ, दिल का दिल से मेल ।।३१।।

🕠 **दाब्दार्थ** — अजूबो = अजीव, अद्भत। जॉबाजी = प्राणो की बाजा।

श्चर्य—प्रेम की विलक्षणता का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि हमने केवल इतना सुना है कि प्रेम अद्भूत खेल है यह वही खेल है जिसमे प्राणों की बाजी लगाकर दिलासे मेल किया जाता है।

## दोहा

सिर काटो छेदी हियो, टूक टूक करि देहु।
पै याके बदले जिहुँसि, वाह वाह ही लेहु॥३२॥,
बाब्दार्थ—सरल है।

प्रेमी।

श्चर्य — प्रेम की कठिनता का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि जब व्यक्ति श्चपने सिर को काट लेता है श्चीर हृदय को छेद कर टूक-टूक कर लेता है, तब उसके बदले मे उसे प्रशसा मिलती है, श्चर्यात् वही व्यक्ति प्रेमी होकर प्रशसा का पात्र बनता है।

# दोहा

ग्रकथ कहानी प्रेम की, जानत लैली खूव।

दो तनहूँ जहुँ एक ये, मन मिलाइ महबूव।।३३॥

शब्दार्थ — ग्रकथ — ग्रकथ । लैली — लैला, मजनूँ की प्रेमिका। महबूव — ।

श्रयं—प्रेम की कहानी श्रकथनीय है जिसे मजनू की प्रेमिका लैंला श्रच्छी तरह जानती है। प्रेम वह वरदान है जो दो प्रेमियो के तन को तथा मक को मिलाकर एक कर देता है।

# दोहा

दो मन हक होते सुन्यों, पै वह प्रेम न म्राहि होइ जवें द्वै तनहुँ इक, सोई प्रेम कहाहि ॥३४॥ शब्दार्य—म्राहि==है।

श्चर्य — प्रेम के स्वरूप का प्रतिपादन करते हुए रसखान कहते है कि यद्यप्रि मैंने प्रेम मे दो मनो को एक होते हुए सुना है, लेकिन यह वास्तविक प्रेम नहीं है। जब दो शरीर एक हो जाते हैं, तो उसे ही प्रेम कहते हैं।

'प्रेमानन्द प्रकारेण द्वैत विस्मरणं गतम्।'

वुलना-१. 'श्रासिक-मासुक ह्वै गया, इस्क कहावै सोय।

दाद्व उस मासूक का, अल्ला आसिक होय ॥'--दादूदयालः

### दोहा

याही तें सब मुक्ति ते, लही बडाई प्रेम। प्रेम भए निस जाहि सब, बैंधे जगत के नेम ॥३५॥

शब्दार्थ—याही ते = इसी कारण से । लही = प्राप्त की । निस जाहि = निष्ट हो जाते हैं । नेम = नियम ।

श्रर्य - प्रेम मे दो शरीरो को एक करने की शक्ति होती है, इसी कारण से प्रेम ने मुक्ति से भी श्रधिक प्रशसा प्राप्त की है, ग्रर्थात् प्रेम का स्थान मुक्ति

से भी ऊँचा है। प्रेम के होने पर संसार के सारे वँघे हुए नियम नष्ट हो जाते हैं, ग्रर्थात् प्रेमी संसार के किसी भी नियम को नही मानता।

### दोहा

हरि के सब आधीन पै, हरी प्रेम-अधीन । याही ते हरि आपुही, याहि बडप्पन दीन ॥३६॥ शब्दार्थ — सरल है।

श्रर्थ—प्रेम भगवान से भी वडा है, इसी बात का प्रतिपादन करते हुए रसखान कहते है कि ससार के सब प्राणी भगवान के वश मे हैं. पर भगवान प्रेम के वश मे होते है। इसीलिए स्वय भगवान से ग्रपने से ग्रधिक प्रेम को महत्ता प्रदान की है।

तुलना - १. 'हरि व्रज जन ग्राधीन है, व्रजजन हरि ग्राधीन।'-नागरीदास

२: 'स्वामी ते सेवक बडो, जो निज धर्म सुजान । राम वॉबि उतरे उदिं लॉबि गए हनुमान ॥'—नुलसी

### दोहा

वेद मूल सब धर्म यह, कहैं सबैं स्नुतिसार।
परम धर्म है ताहु ते, प्रेम एक ग्रनिवार।।३७॥

शब्दार्थ-स्तिसार=वेदो का तत्व । अनिवार=अनिवार्यं।

श्रथं — प्रेम की महत्ता का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि वेद सब धर्मों का मूल है, परन्तु प्रेम की श्रुतियों का तत्व कहा जाता हैं। इसलिए प्रेम परम धर्म श्रीर ग्रनिवार्य तत्त्व है।

जदिप जसोदानन्दन ग्रहग्वाल वाल सब धन्य । पैया जग मैं प्रेम कौ गोपीभई ग्रनन्य ॥३८॥

शन्दार्थ - जसोदानन्दन = कृष्ण । ग्रनन्य = श्रदितीय ।

श्चर्य—प्रेम की महत्ता का प्रतिपादन करते हुए रसखान कहते है कि यद्यपि कृष्ण का प्रेम पाने से कृष्ण, ग्वाल-वाल ग्रादि सब धन्य है, किन्तु इस ससार में ग्रत्यधिक प्रेमिका होने के कारण गोपियाँ ग्रहितीय बन गई है; अर्थात् उनके समान कोई नहीं है।

वुलना—'कविरा कविरा क्या कहै, जा जमुना के तीर। इक इक गोपी प्रेम पें, वहिंगे कोटि कवीर।।'—कवीर

# दोहा

वा रस की कल्ल माधुरी, ऊबी लही सराहि। पावै बहुरि मिठास अरु, अब दूजो को आहि।।३६।।

श्चाट्यार्थ - वा रस की = प्रेमानन्द की । वहरि = फिर।

श्रयं — प्रेम की महत्ता का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि प्रेमानन्द का कुछ माधुर्य उद्धव ने सगह कर ग्रहण किया था। जो माधुर्य उद्धव को प्राप्त हो गया है, ग्रव उस माधुर्य को फिर से कौन प्राप्त कर सकता है ?

# दोहा

स्रवन कीरतन दरसर्नाह, जो उपजत सोड प्रेम।
सुद्धासुद्ध विभेद तें, हैं विघ ताके नेम ॥४०॥
शब्दार्थ—स्रवन=श्रवण, सुनना। सुद्धासुद्ध=शुद्ध ग्रीर ग्रशुद्ध। हैं विघ
=दो प्रकार के। नेम=नियम।

श्रर्थ— प्रेम के भेदो का निरूपण करते हुए रसखान कहते है कि जो प्रेम श्रवंण, कीर्तन ग्रीर दर्शन से उत्पन्न होता है, वही शुद्ध ग्रीर ग्रशुद्ध, निष्काम ग्रीर सकाम, ये दो प्रकार के प्रेम होते हैं।

# दोहा

स्वारथमूल श्रमुद्ध त्यो, सुद्ध स्वभावऽनुकूल। नारदादि प्रस्तार करि, कियो जाहि को तूल॥४१॥

्र द्वान्दार्थ—स्वारयमूल—स्वार्थ-भावना से युक्त । स्वभावऽनुकूल ⇒सहज भाव से । प्रस्तार करिः चिस्तार से । तुलः चिस्तार ।

श्रर्थं — प्रेम के दो भेद होते हैं — ग्रुद्ध श्रीर श्रगुद्ध । ग्रुद्ध श्रीर श्रगुद्ध प्रेम के स्वरूप का प्रतिपादन करते हुए रसखान कहते हैं कि जो प्रेम स्वार्थ-भावना से युक्त होता है, उसे श्रगुद्ध प्रेम कहते हैं श्रीर जो सहज भाव से होता है, उसे ग्रुद्ध प्रेम कहते हैं । नारद श्रादि महर्पियों ने इन दोनों प्रकार के प्रेमों का वर्णन विस्तार से किया है।

दोहा

, रसमय स्वाभाविक विना, स्वारथ श्रवल महान । सदा एकरस सुद्ध सोइ, प्रोम श्रहे रसखान ॥४२॥ का•दार्थ—रसर्मथ=श्रानन्द से पूर्ण । स्वाभाविक=सहज । एकरस= निरन्तर समान रहने वाला । भ्रमं — शुद्ध प्रेम के स्वरूप का प्रतिपादन करते हुए रसखान कहते है कि जो प्रेम श्रानन्द से पूर्ण, सहज, निष्काम, श्रचल, महान् श्रीर निरन्तर समान-रहने वाला होता है, जो कभी घटता नहीं है, वह शुद्ध प्रेम कहलाता है।

दोहा

जाते उपजत प्रेम सोह, बीज कहावत प्रेम। जामैं उपजत प्रेम सोइ, क्षेत्र कहावत प्रेम ॥४३॥ शब्दार्थ — सरल है।

श्चर्य — प्रेम के स्वरूप का प्रतिपादन करते हुए रसखान कहते है कि जिस कारण से प्रेम उत्पन्न होता है, उसे प्रेम का बीज कहते है और जो प्रेम का भाश्रय होता है, उसे प्रेम का क्षेत्र कहते है।

### दोहा

जाते पनपत बढ़त ग्ररु, फूलत फलत महान । सो सब प्रेमिह प्रेम यह, कहत रसिक रसखान ॥४४॥

शब्दार्थ-सरल है।

प्रयं — प्रोम के स्वरूप का प्रतिपादन करते हुए रसखान कहते है कि-जिससे प्रोम उत्पन्न होता है, बढता है, फूलता तथा बढता है ग्रीर महान् बनता है, यह सब प्रोम ही होता है।

दोहा 🗸

वही बीज ग्रकुर वही, सेक वही ग्राधार। डाल पात फल फूल सब, वही प्रेम सुखसार।।४५॥

शब्दार्थ-सेक=सिंचन।

भ्रमं — प्रेम की महत्ता का वर्णन करते हुए रसखान कहते है कि प्रेम ही-बीज है, वही ग्रकुर है, वही सिंचन है, वही आधार है, वही डाख, पात, फल, फूल और सुख का सार है।

दोहा ✓
जो जाते जामें बहुरि, जा हित कहियत वेष।
सो सब प्रेमिह प्रेम है, जग रसखानि असेष ।४६॥

शब्दार्थ-बहुरि=फिर। बेष=श्रेष्ठ। ग्रसेष=पूर्गारूप से।

भर्ष — प्रेम की महत्ता का प्रतिपादन करते हुए रसखान कहते है कि जो, जिससे ग्रौर फिर जिसमे जगत् का सौन्दर्य, श्रेयता, महत्ता, उत्कृष्टता ग्रादि गुण विद्यमान है, वे सब इस चराचर सुष्टि मे प्रेम- रूप से भासित है।

# दोहा '

कारज कारन रच यह, प्रेम को रमसान । कर्जा कमें दिया करने, सार्याह क्रेम नम्सन सहजा

शब्दार्य-कारज - कार्य । नायम - मारग्य, मान्त ।

श्रायं---त्रंम की महत्ता एक स्थापकता का नयंत तक है। तम्मान कहते है कि भ्रेम ही जगत् का कारण है; क्यांत् हमत की उपक्ति में में से ही हुई है भीर जगत् की राजा रूप कार्य भी मंगमय है। में में क्यां, क्षे, किया भीर भगवान का रूप है।

दोहा

देनि गदर दिन्साहिया, दिल्ली समर मगान । किसीट नादमान्यम गर्ने, हमक छारि रमस्यान भर्दन। घरदाये—हिल्लमाहियां = प्रभु व ने नित् । हमन । भूटा पर्दे ।

सर्च-सपने जीवन की का भहना का उत्ताव करने हुए रमपान कर्य है कि दिन्दी में अभून के निष् कि जा देशकार मध्य दिन्दी की उत्तर मुखा देखकार, पढ़ान बादवाही के नव का भूठा वर्ष सीवत हो र देन्य र मैने दिन्दी छोग दी।

प्रेम-निर्देशन स्रोधनीत, साह गोबरोट-पाम । जाको मरन निष्य भारती एक राज्य स्थाप ॥४६॥

राज्यायं —प्रेम-निरंतन - प्रेम प्राम । श्रीविक्षांत्र - सुन्यास्त से । संविद्येन साम - त्रा का एए प्रमाण हात्त । चित्र पर ८६ - प्रे हार पृष्टिक । प्राप्त-सम्ब - रामा सीर गरण का रूप । स्ताम - स्टेट ।

स्पर्य — अपने ब्रह्मा मनिवास की पहना की क्षीर महेन जरते हुए रस्तान कहते हैं कि जिल्हों को रहर के समन्त्राम क्रह्मवन ए आकर की एके नामक रनान पर यस गया और ही कामन्त्राल ने स्वर्ग गय की उक्छात्वेच सरण क्रह्म नीह अर्थन् हाल कुछा की अवित के लाईन होगया।

> दोहा सोटि मानिमी ने हियो, कोटि मोटिफीन्यन । में योग की टिफीर चीर, क्या टिफीर स्टाइक १९८०।

शब्दार्य-प्रेमदेव = कृष्ण। छिबहि = शोभा को।

श्रयं — कृष्ण-भिन्त की ग्रोर ग्रपना प्रेम प्रदिश्तित करते हुए रसखान कहते हैं कि मान करने वाली नारी का हृदय तोडकर, ग्रर्थात् उसके प्रेम के बंधनों को छोडकर ग्रीर मन को मोहित करने वाली स्त्रियों के गर्व को चूर्ण करके तथा कष्ण की शोभा को देखकर मुसलमान-धर्मावलम्बी रसखान कृष्ण-भिन्ति में तन्मय हो गये।

- दोहा

बिघु सागर रस इन्दु सुभ, बरस सरस रसखान ।
प्रेम वाटिका रिच रिचर, चिर हिय हरिष वखान ॥५१॥
शक्तार्थ—बिघु सागर रस इन्दु —सवत् १६७१। रुचिर —सुन्दर ।
प्रयं —रसखान कहते है कि मैंने उल्लसित होकर इस सरस ग्रोर सुन्दर
प्रेम वाटिका की रचना शुभ वर्ष मे सवत् १६७१ वि० मे की ।

# दोहा 🗸

अरपी श्री हरि चरन जुग पुहुप पराग निहार। विचरहिं या मैं रसिकवर, मधुकर निकर अपार ॥५२॥

शब्दार्थ — अरपी = अपित की । पुहुप पराग = कमल-केसर । मधुकर-निकर = भौरो का समूह ।

श्चर्य—रसखान कहते है कि मैंने यह प्रोम-वाटिका श्रीकृष्ण के दोनो चरणों के कमल-केसर को देखकर उनको श्चर्यित की । श्चाशा है कि अपार भौरों के समूह रूपी रिसकवर इसमे विचरण करेंगे; श्चर्यात् इससे श्चानन्द प्राप्त करेंगे।

# ्दोहा 🗸

राधा-माघव सिखन सग, विरहत कु ज-कुटीर ।
रिसकराज रसखानि तहँ, कूजत कोइल कीर ॥५३॥
शब्दार्थ —माघव —कृष्ण । कोइल —कोयल । कीर —तोता ।

ृ श्रर्थ - रसखान् कहते है कि राघा और कृष्ण ग्रन्य सिखयो के साथ कु जृकुटीरों मे विचरण करे ग्रीर वहाँ पर रिसकराज रसखान कोयल तथा तोते के
किप मे कृतता रहे।

# दानलीला

### सर्वेया

श्रावत ही रस के चसके तुम जानत ही रस होत कहा हो।
नैसक वे रस भीजन देही दिना दस के ग्रलवेले लला हो।
ग्रत वही दिन श्रावेगे भूमि गुवालिन ही के जु संग सखा हो।
लयोगे कहा इन वातन ते घर जाव लला ग्रव ही लरका हो।।
श्रावं—चसके — लोभ से। नैसक — थोड़ा-सा। लरका — प्रावोध।
ग्रावं—कोई गोपी कृष्ण की भर्त्सना करती हुई कहती है कि हे कृष्ण!
तुम मेरे पास रस के लोभ से ग्राये हो, लेकिन तुम यह नही जानते कि रस
क्या होता है श्री तो तुम दस दिन के ग्रलवेले लडके हो; ग्राव्यंत श्रत्पायु
के हो, ग्रतः स्वय को थोड़ा-सा रस मे तो भीगने दो; ग्राव्यंत वह ग्रवस्था तो
ग्राने दो, जब रसास्वादन का बोध हो प्राता है। ग्रंत मे वे ही दिन प्रा जायेंगे
जब तुम जालिनों के साथ भूमकर रस का ग्रानन्द लोगे। ग्रतः तुम ग्रभी से
इन बार्तों से ज्या लोगे। तुम ग्रभी प्रवोध हो, इसलिए प्रपने घर चले जागो।

### सवैया

याई ही म्राज नई ब्रज मे कछ नैन नचाइ के रार मचेही।
बानित ही हमही छिल के दिघ बेचन बाव सो जान न पैही।
लेही चुकाह सबै तुम सो रसखानि भले मन मैं पछतेहो।
जो तुम होहु बड़े घर की मइलात कहा ही जगात न देही।।२॥
घान्दार्थ — रार — भगड़ा। म्रइलात == गर्व करना। जगात — कर, टैक्स।
प्रयं — गोपी की बाते सुनकर कृष्ण कहते हैं कि तुम मभी क्रज मे नईनई म्राई हो, इसीलिए म्राँखें नचाकर भगड़ा कर रही हो, मर्यात् तुम्हारा
यह भगड़ा केवल दिखावे के लिए है, वास्तविक नही है। तुम चाहती हो कि
हमे घोखा देकर तुम दही वेचने के लिए निकल खाम्रो, पर हम तुम्हे इस
प्रकार नही जानें देगे। रसखान कहते हैं कि चाहे तुम म्रपने मन मे जितना
पछतावा करो, पर हम तुमसे सब कर वसूल कर लेंगे। यदि तुम किसी बड़े
घर की हो तो इसमे गर्व करने की भी कोई वात नही है, क्योंकि तुम्हारा कर
न देने का भ्राग्रह व्यर्थ है; भ्रर्थात् चाहे तुम जितने बड़े घर की हो, हम विना
कर लिए तुम्हे नही छोड़ें।

### सबैया

सुनिक यह बात हिये गुनि के तब बोलि उठि वृपभान-लली।
कही कान्ह अजान भए वन मे कहूँ माँगत दान कि छेकि गली।।
मग आइ के जाइ रिसाइ कहा तुम एकऊ बात कही न भली।
हम है वृपभानपुरा की लली अब गोरस वेचन जात चली।।३।।
शब्दार्थ—गुनि कै=सोचकर। वृपभान-लली=राधा। गौरस=दही।
अर्थ-कृष्ण की बाते सुनकर और उन्हें अपने हृदय में सोचकर
राधा कहती है कि हे कृष्ण! आज तुम अजान वन गये हो, जो बन मे हमारा
मार्ग रोकते हो। तुम हमारा मार्ग ही रोकना चाहते हो, अथवा कुछ माँगना
चाहते हो। मार्ग मे आकर और अपनी इच्छा पूरी न हो सक्ने के कारण तुम
कोधित होकर बयो जाते हो? तुमने तो एक भी बात ठीक नहीं कही। हम
राजा वृपभानु की पुत्री है और अब दही वेचने के लिए जा रही है। तुम्हारे
रोके से हम नहीं रुक सकती।

### सबैया

एरी कहा वृषभानुपुरा की तौ दान दिये विन जान न पहेहैं।
जौ दिव-माखन देव जू चाखन भूमत लाखन या मग ऐही।
नाहिं तौ जो रस सो रस लैहो जु गोरस वेचन फेरि न जहा।
नाहक नारि तू रारि वढावित गारि दिये फिरि द्यापिह दैहो।।४।।
शब्दार्थ — लाखन — लाखो वार । नाटक — व्यर्थ मे। ग्रापिह दैहों —
श्राप भी खाग्रोगी।

प्रयं—राधा की चुनौती सुनकर कृष्ण कहते है कि तुम मुभे वृषभानु की पुत्री होने का क्या भय दिखाती हो ? मैं विना कर दिये तुम्हे यहाँ से जाने न दूँगा। यदि तुम मुभे खाने के लिए दही ग्रीर मनखन दे दोगी, तो इस मार्ग से लाखो वार निशक होकर निकल जाग्रो, कोई तुम्हे कुछ न क्हेगा। यदि तुम ग्रुपनी मरजी से मुभे गोरस नहीं दोगी तो जो तुम्हारे पास गोरस है, वह तो मैं छीन ही लूँगा, ग्रीर फिर तुम्हे इस मार्ग से कभी भी जाने नहीं दूँगा। हे नारी ! तुम व्यर्थ में ही भगड़ा वढाती हो। यदि तुम मुभको गाली दोगी तो उनके वदले में स्वयं भी गाली खाग्रोगी।

### कवित्त

गारी के देवैया बनवारी तुम कही कीन, हम तीं वृपभान की कुमारी सब जानो है।

जोर तौ करौगे जाड जासो हरि पार पाइ,

भुरही ते आज मो सो कैसो हठ ठानो है। वूिक देखी मन माहि अरुक्त मग जात,

वूिभही निदान कान्ह जीन कही मानो है। मेरे जान कोऊ मीरखान स्नावै दही छीनै,

तू तौ है ग्रहीर मोहि नाहि पहिचानो है ॥ ॥ शब्दार्थ — गारी — गाली । जोर — बल-प्रयोग । पार पाइ — पार पाना, कार्य की सिद्धि नोना। भुरही ते — प्रातःकाल से ही। ग्रहभत — भगड़ना। मीरखान — राज्य ः उच्च ग्रधिकारी।

स्रयं — कृष्ण की वाते सुनकर राघा कहती है कि हे कृष्ण ! तुम गाली देने वाले कौन होते हो, अर्थात् तुम्हे गाली देने का क्या अविकार है। सब लोग इस वात को जानते हैं कि हम राजा वृषभानु की पुत्री हैं और इसलिए हमे गानी देना आसान नहीं है। हे कृष्ण ! यदि वल-प्रयोग करना ही है तो उससे करो जिससे तुम्हारी कार्य-सिद्धि हो जाये। आज न जाने तुमने क्यो प्रात काल से ही मेरे साथ भगडा शुरू कर दिया है। तुम अपने मन में सोचकर देख लो कि रास्ते में किसी से भी भगडा करना उचित नहीं है। यदि तुम्हे मेरा विश्वास न हो तो जिसका तुम्हे विश्वास है, उसी से वात को पूछकर देख लो। मैं तो यह जानती हूँ कि राज्य का कोई उच्च अधिकारी ही दही छीनने के लिए आ सकता है। पर तुम तो केवल अहीर हो; अर्थात् साघारण-सी जाति के पुत्र हो और तुम मुभे को नही पहिचान रहे हो।

विशेष-व्यग्यात्मकता के द्वारा प्रभावोत्कर्प।

### कवित्त

तोहूँ पहचानौ वृपभान हूँ को जानौ नेकु, काहू की न शका मानौं हौ ग्रहीर ऐसो हौ। मीरन को मारि मान तोरिहो गुमान लैहो, श्राज तोसो दान लैहो देखियै जु जैसो हो। फोरिहो मट्की माट लैं दहीं करौगों लूट, जैहों कोने सु तौ घाट बाट रोके बैसी ही <sup>1</sup> कहा कहाँ राघे तोहि अजहूँ न चीन्है मोहिं,

मेरी स्रोर देखि नेकु दानी कान्ह कैसी हा ॥ ६ ॥

शब्दार्थ – नेकु = तिनक भी । संका = डर । मीरन को = सरदारो को । गुमान = गर्व । मट्की = मटकी, छोटा घडा । माट = घडा । बैसो हीं = बैठ गया हूँ । चीन्है = पहिचानना । दानी = कर (टैक्स) लेने वाला ।

श्रर्थ—राघा की बाते मुनकर कृष्ण कहते हैं कि हे राधा ! मै तुभे भी जानता हूँ और तेरे पिता वृपभानु को भी जानता हूँ, लेकिन मै ऐसा ग्रहीर हूँ कि किसी का भी डर नहीं मानता। राज्य के सरदारों को मार कर जिनका जुम घमण्ड करती हो, तुम्हारा गर्व चूर्ण कर दूँगा। ग्राज मैं तुमसे दान लेकर ही रहूँगा श्रीर फिर तुम्हे मेरी शक्ति का पता चलेगा। मैं तुम्हारे छोटे श्रीर वंडे घडों को फोड़कर तुम्हारों दहीं को लूट लूँगा श्रीर फिर तुम चाहे जिससे शिकायत करों, मैं इसी रास्ते पर वैठा हुश्रा हूँ, डर कर कही भागूँगा नहीं। हे राधा । मै तुमसे क्या कहूँ तुम ग्राज भी मुभे नहीं पहिचान रहीं हो। मेरी श्रीर तो देखों, तुम्हें पता चलेगा कि तुमसे कर लेने वाला छुष्ण कैसा है।

### कवित्त

जोही मै तिहारी श्रोर नन्दगाव के किसोर,

माखन के चोर तुम गोकुल के बासी हौ।

जसुदा तिहारी माड ऊखल सो वाँघो जाड,

दानी पै कहाए श्राइ भए कामरासी हो।

कस सो कहाँगी जाड माँगिही तुमै घराइ,

रहींगे कहाँ छिपाड जो वहे मवासी हो।

गोरस को दान हम श्राजह न सुने काम,

काहे नाल हम सो करत रोज रासी हो ॥ ७ ॥ शब्दार्थ—जोहे = देखती हूँ । कामरासी = काम भावना से युक्त । तुमै चराइ = तुमको वन्दी वनाने के लिए । मवासी = सुरक्षित दुर्ग ।

भ्रर्थ — कृष्ण की वाते मुनकर राधा कहती है कि हे कृष्ण ! मैं तुम्हारी ज्योर देखती हुँ और तुम्हे पहिचानती भी हूँ। तुम नन्द गाँव के युवक हो, मक्खन के चोर हो और गोकुल के निवासी हो। यशोदा, जिसने तुम्हे ऊखल से वाँघ दिया था, तुम्हारी मां है। ग्राज तुम यहाँ ग्राकर कर लेने वाले वन गये हो ग्रीर काम भावना से युक्त हो गये हो। मैं कस से तुम्हे वन्दी वनाने के लिए विनती करूँगी ग्रीर फिर तुम सुरक्षित दुर्गों मे भी नही छिप सकोगे, क्योंकि कंस तुम्हे वन्दी वनाकर ही रहेगा। हमने कभी यह नही मुना कि दही पर भी कर लगता है, ग्रतः हमारे साथ प्रतिदिन परिहास करनम ठीक तही है।

### कवित्त

दान पैन कान सुने लैहो सो गुमान भजि, हासी पर हासी परहासी आज करौंगो।

- . जेती तुम ग्वालिन तितेक सव रोकि राखी,
  - जमना की ग्रोटि पै जु सबै काम सरीगो।
- ·· जाको तुँ कहित कस ताहि को करौ विवस,
  - ही ती जदुवस वीर काहू सो न डरौगो।
- भूपन उतारि चीर फारिचीर डारि देही,

नन्द की दुहाई खात टेक सों न टरीगो ॥ पा।

शब्दार्थ — भेजि = चूर्ण करना । सर्रागो = पूर्ण करूँगा । विधस = विध्यस । टेक सो = प्रण से ।

श्रयं—राघा की वाते सुनकर कृष्ण कहते है कि यदि तुम दान देने की वात को नहीं सुनोगी तो मैं तुम्हारा गर्वे चूणं कर दूँगा और तुम्हारी विविध भकार से हाँसी करूँगा। जितनी तुम ग्वालिन हो, उन सबको मैं रोक लूँगा ग्रांर यमुना की ग्रोट में अपने सब कार्यों को पूर्ण करूँगा। जिस करा की तुम मुक्ते धमकी दिखलाती हो, उसका नाग कर दूँगा। मैं यदुवश का वीर हूँ, इगीलिए किसी से भी नहीं डरूँगा। तुम्हारे भूपणों को उतार कर तुम्हारे चीर के टुकडे दुकडे कर डालूँगा। मैं नन्द बावा की सीगन्ध खाकर कहता हूँ कि अपने प्रण से तिनक भी नहीं हटूँगा, ग्रर्थात् प्रण पूरा करके रहूँगा।

### कवित्त

नन्द की न दासी हम जातिहू मै नाही कम,

एक गाँव वसौ स्याम भोर भए वादी हो।

जमुना के तीर तुम चीर हू चुराड रही,

ताहू की न लाज आई ओर कि फसादी हो।

रोकत ही टोकत ही बाट माहि साट खाह, माट फोरि चाटौ दही यही गुन ग्रादी हो। जी कहूँ बैठारिही न पारिही क्ग्राब माहि, नोन की न गोन ली है ग्रादी हूँ न लादी हो।।।।।।

् बाद्धार्थ —भोर भए =भोले होकर । वादी = भगडालू । ग्रोर के == भारी । फसादी == भगडा करने वाले । साट खाह == दूसरो का धन लूटना । ग्रादी == स्वभाव वाले । क्याव == रौव । नोन == नमक । गोन == माल लादने की वोरी । ग्रादी == ग्रादक, ग्रदरक ।

अर्थ — कृष्ण की बाते सुनकर राधा कहती है कि हे कृष्ण, न तो हम जन्द की दासी है, जिस प्रकार तुम हो ग्रीर न तुमसे जाति मे ही कम है। हम सब एक ही गाँव के रहने वाले है, लेकिन तुम भोले वनकर भी भगडालू हो, अर्थात् केवल देखने मे ही भोले दिखाई देते हो, अन्यथा तुम तो स्वभाव से भगडालू हो। तुमने यमुना के किनारे पर जाकर स्नान करती हुई गोपियों के वस्त्र चुरा लिये थे। इस अधम कार्य को करके भी तुम्हे लज्जा नहीं ग्राई। सुम तो भारी भगडा करने वाले हो। दूसरों का धन लूटने के लिए तुम उनका रास्ता रोकते हो, उन्हें टोकते हो। तुम्हारा अब यह स्वभाव वन गया है कि तुम घडा फोडकर दही खाने वाले वन गये हो। जो तुम्हें कही बैठाया जाये तो तुम रौव भी नहीं दिखा सकते, अर्थात् तुम्हारा व्यक्तिव्य भी प्रभावशाली नहीं है। फिर यह भी समभ लो कि हम गोन मे नमक ग्रीर अदरक भरकर खादने के आदी नहीं है, ग्रर्थात् हम कोई साधारण व्यापारी नहीं हैं, यदि तुम इमें छोडींगे तो तुम्हें इसका बहुत मूल्य देना पडेगा।

## कवित्त

मेरो को करें नियाव हों तो तीनि लोक राव,
हमें घेरी माँटी चाव दाव भलो पायो है।
चृंदावन कुज माँह कदम की छाँह चली,
ग्राक भिर भेटि लैहो जैसो मन भायो है।
हीरा मिन मानिक की काँच ग्रीर पोतिन की।
मोतिन की गात की जगात हो लगायो है।
गोरस तौ ढेर ढेर खाहु पीयौ वेर वेर,
देखहु सलोनो रूप दानी कान्ह ग्रायौ है।।१०॥

शव्दार्थ—नियाव=न्याय । राव=राजा । श्र क भरि=वाहुपाश में वाँध कर । मोतिन की=माला के मनकों की । जगात=कर ।

श्रर्थ—राघा की बाते सुनकर कृष्ण कहते है कि मेरा न्याय कौन कर सकता है, क्योंकि मैं तीनो लोको का राजा हूँ श्रर्थात् मैं तो स्वय ही सबसे बड़ा हूँ। तुम इसी कारण उल्लिसत होकर यही दाव देखकर फेर लेती हो। -तुम वृन्दावन के कु जो मे उत्पन्न कदम्ब के रथो की छाया मे चलो श्रीर जैसा मैं चाहता हूँ, वहाँ तुम्हे बाहुपाश मे लूँगा। मैंने हीरा, मिणा, मानिक, बाँध, पनके श्रीर मोती जैसे तुम्हारे शरीर पर कर लगाना है। गोरस तो मैंने श्रनेक बार श्रत्यिक मात्रा मे खाया-पिया है, श्रव तुम यह समभ लो कि मै तुम्हारे सुन्दर शरीर से कर वसूल करने श्राया हूँ।

### सबैया

नी लख गाय सुनी हम नन्द के तापर दूघ दही न ग्रघाने।

मॉगत, भीख फिरौ वन ही वन भूठि ही वातन के पन पाने।।

ग्रौर की नारिन के मुख जोवत लाज गही कछु होहु सयाने।

जाहु भले जु चले घर जाहु चले वस जाउ वृन्दावन जाने।।११।।

शब्दार्थ—नौ लख—नौ लाख। अधाने—तृप्त हुए। जोवत—देखना।

होहु सयाने—होश मे ग्राकर। जाने—जानती है।

श्रर्थ—कृप्ए की वात सुनकर राधा कहती है कि हे कृप्एा ! मैंने सुना है कि नद के नौ लाख गाये है, फिर भी तुम उनकी दूध दही खाकर तृप्त नहीं हुए । तुम वन-बन मे भूठी वाते बनाकर भीख माँगते फिरते हो । तुम दूसरों की स्त्रियों के मुह देखते फिरते हो । तुम्हारा यह कार्य नहीं है, श्रतः होश में श्राकर कुछ शरम करों । श्रच्छा यही है कि तुम वृन्दावन अपने घर चले जाओ, क्योंकि हम तुम्हे भली प्रकार जानते है ।

# स्फुट पद

तू एसी चतुराई ठानें, काहे को निकसत या गैल ।
गैल कहा तेरे बाबा की, हम निकसी का पहिल पहैल ।
यह पैडो सर्वाहन चिलबे को, काहे को तू रोकत छैल ।
रसखान के प्रभु सूघो चिल जा, देहुँ उरहनौ नद महैल ॥१॥
शब्दार्थ—गैल = रास्ता। पहिल पहैल = प्रथम रास्ता। पैडो रास्ता।
उरहनौ = उपालम्भ, शिकायत। नंद महैल = नदमिहिर।

श्चर्य—मार्ग में जाते हुए किसी गोपी को कृष्ण ने छेड दिया । वह कृप्ण को बुरा-भला कहने लगी। इस पर कृप्ण ने कहा कि यदि अपने मन में इतनी होशियार बनती है तो इस रास्ते से निकलती ही क्यो हैं? इस पर गोपी कहती है कि यह रास्ता न तो तेरे बाबा का है और न हम प्रथम बार ही इससे जा रही हैं, पहले भी इस रास्ते से निकल चुकी है। रास्ता तो सभी के चलने के लिए है अत हे छैं ला! तुम रास्ता क्यो रोकते हो? हैं रसखान के प्रभु! हमें छोडकर या तो सीधे-सीधे यहाँ से चले जाओ, वरना तुम्हारी शिकायत नन्दिमहिर से कर देगी।

गारी खायगौ ग्ररे गँवार ?
ऐसी कौन सिखाई तोहै, पकरत ग्राप पराई नार ?
जा जा गोरस ले पिबैया, कौन है तू मग रोकनहार ?
एती बरजोरी ना कीजै, मोहन सीख दई सत बार ।
खीज मटुकिया फटिक सुपटकी, गोरस बहि-बिह चल्यौ पनार ?
रसखान के प्रभु ग्राज जान दें, कल ग्राऊ गी यहै करार ॥२॥
शब्दार्थ—गँवार—धृष्ट । गोरस—दही । वरजोरी—छीना-फपटी ।
सीख —शिक्षा । सतबार—सैकड़ो बार । खीज—क्रोधित होकर ।
पनार—नाली ।

ग्रथं—कोई गोपी दही देचने के लिए जा रही थी। रास्ते मे कृष्ण मिल गये ग्रीर उससे छेड्खानी करने लगे। इस पर गोपी ने कहा कि हे धूर्त कृप्ए ! तुम मुक्त से छेड़ खानी क्यो करते हो ? क्या तुम मुक्त से गाली खाना चाहते हो ? तुम्हे पराई स्त्री को छेड़ने की शिक्षा किसने दी है ? जाग्रो यहाँ से चले जाग्रो । तुम जैसे दही खाने वाले ग्रनेक देखे हैं । मेरा रास्ता रोकने वाले होते कीन हो । हें मोहन मैं तुमको से कड़ो वार समका चुकी हूँ कि तुम्हारी ऐसी छोना-फपटी करनी ठीक नही है । यह सुनकर कृप्ण को क्रोध ग्रा गया ग्रीर क्रोधित होकर उन्होंने उस गोपी की दही की मटकी फटक कर पृथ्वी पर फेक दी जिससे वह फूट गई ग्रीर दही नाली में खड़-वडकर चलने लगी । तब गोपी ने उनसे प्रार्थना की कि हे रसखान के भ्रभ ! ग्राज तो मुक्ते जाने दो । मैं वचन देती हूं कि कल ग्रवन्य ग्राऊँगी ।

वाही दिन वारों वानक विन, आयों सिख आज। गावत तेरी रिक्त भावती, सग लिये मुघर समाज। सासु ननद की कानि करी जिन, उठ किन खेली फाग। अखियाँ सिखयाँ मुफल करी किन, इन नैनन के भाग। कान परी जब तान मोहिनी, तबहुँ तजी कुल कानि।।

् इतरु हमी वृपभान-निदनी, उत्तरु हुँसे रसखानि ॥ ३ ॥ शब्दार्थ-वाही दिन वारी — उसी दिन की तरह । वानक विन — वेपभूषा सजाकर । मुघर — सुन्दर । कानि — भय जिन — मत । किन — क्यो नहीं। इतरु — इघर । वृपभान-निदनी — रावा। रसखानि — कृष्णा।

श्रर्थ—कोई गोपी अपनी सिखयों को फाग खेलने के लिए प्रेरित करती हुई कहती है कि हे सिखयों । कुट्एा ने श्राज फिर उसी दिन वाली वेश-भूपा धारण करके अपने गरीर को सजाया है। वह अपने साथ अपने साथियों का सुन्दर समाज लेकर तेरे प्रेम के गीत गाता है। अब तुम अपनी सास और ननदों का भूय मत करों और उठकर फाग खेलों। हे सिखयों । यह अवसर बड़े से भाग्य से मिला है, अत कुट्एा के साथ फाग खेलकर अपनी श्रांकों को सफल करों। जब कुट्एा की मनोहरतान हमने सुनी थी तभी हमने अपने कुल की मर्यादा को छोड दिया था। इधर राधा कुट्एा को देखकर हँसी और उधर कुट्एा राधा को देखकर हँसे।

त्राज होरी रे मोहन होरी । कालि हमारे ऋाँगन गारी, दे ऋायौ सो को री।। अब का दुरि बैठे मैया दिंग, निकसो कुन्ज विहारी। उमँगि-उमँगि आई गोकुल की, सकल मही धनधारी।
जब ललना ज़लकारि निकासे, रूप सुधा की प्यारी।
लिपटि गई घनस्याम लाल सो, चमक चमक चपला सी।।
काजर देउ जुपरि भरुवा के, सबै देहु मिलि गारी।
कहि रसखान एक गारी पै, सौ आदर विलहारी।। ४।।
शब्दार्थ—कालि=कल। दुरि=छिपकर। ललना=गोपी। चपला=
विजली। भरुवा = भड़वा, विभिन्न वेशधारी।

श्रथं — गोपियां कृप्ण के घर जाती है श्रोर कृप्ण को होली खेलने के लिए ललकारती हुई कहती है कि हे मोहन । श्राज होली है, कल तुम हमारे घर जाकर गालीदे श्राये थे श्रोर श्राज श्रानी मां के पास छिपकर वैठ गये हो । हे कुन्ज-विहारी । बाहर निकलो । देखो, गोकुल की समस्त वैभव वाली पृथ्वी उमग गई है, श्रथात चारो श्रोर मादक वातावरण छाया हुश्रा है। जब कृष्ण के सीन्दर्य-श्रमृत की प्यासी गोपियो ने कृष्ण को बाहर निकाल लिया तो वे उससे निजयी की तहर लिपट गई । तब वे कहने लगी कि सब मिलकर डम भड़वा को (कृष्ण को) काला कर दो और इसे गाली दो । रसखान कहते है कि उनकी एक गाली पर सौ ग्रादरों को निछावर किया जा सकता है।

### विशेष-उपमा ग्रलकार।

में कैसे निकसो मोहन खेलैं फाग ।

मेरे सँग की सब गयी, मोहि प्रगट्यौ अनुराग ॥
एक रैनि सुपनो भयौ, नन्द-नदन मिल्यौ आइ ।

मैं सकुचन घूँघट कर्यौ, (उन) भुज भेरी लपटाइ ॥
अपनौ रस मो को दयौ, मेरो लीनो घूँटि ।
वैरिन पलके खुल गयी, (मेरी) गई आस सब द्विट ।
फिरिं मै बहुतेरी करी, नेकु न लागी ऑिख ।
पलक मूँदि परिचौ लियौ, (मैं) जाम एक लाँ राखि ।
मेरे ता दिन ह्वँ गयौ, होरी डाडो रोिप ।
सास ननद देखन गई, मौहि घर वासौ सोिप ॥
सास उसासन भारुई ननद खरी अनखाय ।
देवर डग धरिवो गनै, (मेरो) बोलत नाहु रिसाय ॥
तिखने चिंढ ठाडी रहूँ, लैन करू कनहेर ।

राति द्यौस हौसे रहे, का मुरली की टेर ।। क्यो करि मन धीरज धरू, उठित ग्रितिह ग्रकुलाय । कठिन हियौ फाटे नहीं, तिल भर दुख न समाय ।। ऐसी मन मे ग्रावई, छाँडि लाज कुल कानि । जाय मिलो वज ईस सो, रित नायक रसखानि ।। ।।।

शब्दार्थं - अनुराग = प्रेम । रस = आनन्द । परिची = परिचय, प्रतीक्षा । जाम = काल, प्रहर । डाडो रोपि = ड डा गाड दिया । वासी = घर, सामान । अनखाय = क्रोधित होता है । तिखने = तिमिजले पर । कनहेर = दर्शन की उत्सकता ।

अर्थ-कोई गोपी अपनी सखी से कहती है कि हे सिख ! मैं घर से बाहर कैसे निकल्ं, क्योंकि वाहर कृष्ण फाग खेल रहे हैं। मेरे साथ की सारी सिखयाँ चली गई है, पर मैं नहीं गयी, क्योंकि मेरे मन में कृप्एा के प्रति प्रेम उत्पन्न हो गया है। हे सखि । एक दिन स्वप्न मे मै कृष्णा से मिली। उस मिलन वेला मे मैंने तो सकोच से घूंघट कर लिया, पर उन्होंने अपनी भुजाएँ फैलाकर मुभे अपने बाह-पास मे बाँघ लिया । उन्होने अपना आनन्द मुभे दिया और मेरा स्वयं ले लिया। तभी मेरी ग्रॉखे खूल गयी ग्रीर सव ग्राशा टूट गई। फिर मैने सोने का वहत प्रयत्न किया पर फिर मुभे नीद न आई। एक प्रहर तक श्रांखे मूदकर मैं नीद की प्रतीक्षा करती रही श्रीर देखे हुए दृश्य को श्रांखों मे भूलाती रही। उसी दिन से कृष्एा के साथ होली खेलने का मेरे ऊपर प्रतिवध लग गया। मुके घर ग्रीर घर का सामान सौंप कर सास ननद स्वय तो होली खेलने चली गयी, पर मुभी नही जाने दिया। कृष्णा के प्रति मेरे प्रेम को जान-कर सास तो मुभे दुख देती रहती है, और ननद अत्यन्त अप्रसन्न रहती है। देवर मेरे ग्राने-जाने की पुरी चौकसी करता रहता है, पित क्रोधित होकर बातें करता है। कृष्ण का तिनक सा दर्शन पाने के लिए मै तिमिजले पर खडी रहती हूँ और रात-दिन उनकी मुरली की घ्वनि सुनकर प्रसन्न रहती हैं। मैं अपने मन मे किस प्रकार धेर्य घारए। कर सकती हूँ, क्यों कि कृप्ए। की याद श्राते ही मेरा मन अत्यधिक व्याकूल हो जाता है। मेरा हृदय इतना कठोर है कि वह वियोग-दुख से फटता भी तो नहीं है और इतना कोमल है कि इसमे तिल भर दुख भी नही समा पाता । मेरे मन मे तो यह बात आती है कि मैं लज्जा और कुल-मर्यादा छोड़कर रित-नायक, व्रज केग्रधिपित कृप्ण से जा मिलू ।

# संदिग्ध छंद

# सवैया

हेरत कुँज भुजा घरे स्याम सो नैक तबै हसती न लुगाई।
लाज न कानि हुती जिय मॉभ सु मेटत जौ मग माँह कन्हाई।
हेरे पर न गुपाल सखी इन जोवन म्रानि कुचाल चलाई।
होय कहा म्रब के पछिताएँ जौ हाय ते छुटि गई लहिकाई।।१।।
शब्दार्थ—हेरत == देखते हुए। कानि == मर्यादा। लरिकाई == लडकपन,,

बचपन।

भ्रयं—कोई गोपी अपनी सखी से कृष्ण के प्रति अपने प्रेम को व्यक्तः करती हुई कहती है कि हे सखि! वचपन मे जब मै कृष्ण के ऊपर कुंज मे अपनी भुजाओं को रख लेती थी, अर्थात् उसे वाहु-पाश मे वाँघ लेती थी तो उस घटना को देखते हुए भी अन्य स्त्रियाँ तिनक भी नहीं हँसती थी, मेरा परिहास नहीं करती थी। यदि कृष्ण मार्ग मे मिल जाता या तो मै निस्संकोच भाव से उससे मिलती थी। तब मेरे मन मे न तो लज्जा होती और न कुल की मर्यादा का कोई भाव होता था। है सखि श्रव मोहन के आने पर मै चाहते हुए भी कृष्ण को नहीं देख पाती। यह मोहन तो मेरे लिए इतना कटु अपिशाप बन गया है। लेकिन श्रव बचपन बीत गया तो श्रव पछताने से क्या होता है।

विशेष-गोपी के सरल भाव का स्वाभाविक वर्णन है।

### कवित्त

चीर की चटक भी लटक नव कुंडल की,
भीह की मटक नेह अँखिन दिखाउ रे।
मोहन सुजान गुरू-रूप के निधान फेरि,

वॉसुरी वजाई तनु-तपन सिराउ रे ॥

एहो बनवारी विलहारी जाउँ तेरी अजु, मेरी कुंज आड नेक मीठी तान गाउ रे। नंद के किसोर चितचोर मोर पखवारे,

वसीवारे सावरे पियारे इत आउ रे ॥२॥

शब्दार्थ—चटक = शोभा । नेह = स्नेह, प्रेम । निधान = भडार । तनु-त्तपन = शरीर का दूख । सिराड = ठडा करना । नेक=निक ।

श्रयं—कोई गोपी कृष्ण से प्रार्थना कर रही है कि हे कृष्ण । अपने वस्त्रों की गोभा और नवीन कु डलों के डबर-उबर हिलने की गोभा, भींहों की मटक और अपनी आँखों में भरा हुआ प्रेम मुक्ते दिखाओं। हे मोहन ! तुम मुजान हो, गुण और सौन्दर्य के भण्डार हो, फिर से बाँमुरी बजाकर मेरे शरीर के दुख को ठडा करों। हे बनवारी । मैं आज तुम पर बलिहारि होती हूँ। मेरे कु ज में आकर तिनक बाँबुरी की मीठी तान मुनाओं। हे नदनदन, चित्त को चुराने वाले, मोर-मुकुट धारण करने वाले, वंशी वाले व्यामवर्ण अप्रयाम, डबर आओ, अर्थान् मेरे पास आकर मेरा वियोग-दुख द्र करों।

तट की न घट भरे मग की न पग धरे,

घर की न कछु कर बैठी भरे साँमु री।

एक सुनि लौट गई एक लोट पोट भई,

एकिन के दृगिन निकिस आए आँसु री।

कहै रसखान सो सबै बज बनिता बिंग,

बिंक कहाय हाय भई कुल हाँसुरी।

करिये उपाय बाँस डारिये कटाय, नाहि,

जपजैंगी वॉस नाँहि वजै फेरि वॉसुरी ।। ३ ।।

शब्दार्थ — घट = घडा । मग = मार्ग । दृगिन = ग्राँखों मे । हॉसु = हसी ।

श्रर्थ — कृष्ण की वाँसुरी के प्रभाव का वर्णन करती हुई कोई गोपी

श्रपनी सखी से कहती है कि हे सखि ! जव कृष्ण ने बाँसुरी वजाई तो व्रज की
समस्त गोपियाँ किंकर्तव्यविमूढ़ हो गई । जो गोपी जल भरने के लिए गई थी,
वह यमुना के किनारे पर ही खडी रह गई । जो मार्ग मे जा रही थी, उसके

श्रागे पैर चले नहीं । जो घर मे थी वह श्रपना कार्य छोडकर केवल लम्बे-लम्बे
सास लेने लगी । एक गोपी वाँसुरी की व्विन को सुनकर पृथ्वी पर श्रवेत

ं व्याख्या भाग े ्रेष्ट

होकर लौट गई, एक लोट-पोट हो गई एक की आखो से आँसू निकल आए। रसखान कहते है इस प्रकार बज की गोपियों की भी हँसी हुइ क्यों कि उन्होंने अपनी कुल की मर्यादा का कोई घ्यान नहीं रखा वाँसुरी के इस भयकर प्रभाव से वचने का तो केवल यही उपाय है कि इस ससार क सारे वाँसी का कटवा. दिया जाये, क्यों कि व वाँस होगा और न वाँसरी वजेगी!

विशेष--लोकोनित अलकार।

#### कवित्त

भिक्षुक तिहारो कहाँ विल मस शाला जहाँ,
सर्पन को सगी कहाँ ह्व है छीरिनिधि में !
ऐरी वहुरगी बैल वारों कहाँ नाचत है,
कीने तिरभग, कही ह्व है ग्वालन में ।
चाउर चवैया कहाँ है सुदामा पास,
विष को ग्रहारी कहाँ पूतना के घर में ।
सिधु-सुता ग्रान मिली तर्क सो तरक करी,

गिरिजा मुसकाति जाति भारी लिए कर मे ॥४॥

शब्दार्थ—विष मख-शाला जहाँ — जहाँ पर राजा बिल की यज्ञशाला है। छीरिनिधि — क्षीरसागर, विष्णु का निवास-स्थान, कृष्ण को विष्णु का स्रव-तार माना जाता है। तिरभगा — त्रिभगी होकर । पूतना — एक राक्षसी, जिसे कृष्ण ने वचपन मे मारा था। सिन्धु-सुता — लग्मी। तर्क से तर्क करी — तर्क के द्वारा पराजित कर दिया। गिरिजा — पार्वती भारी — जलपात्र।

श्रर्थ—पार्वती जल का पात्र लेकर जा रही थी। मार्ग मे उन्हें लक्ष्मी मिली। उसने शिव का परिहास करने के लिए पार्वती से कुछ प्रश्न किये, परन्तु पार्वती ने उनके उत्तर कुष्णा से (विष्णु के अवतार से) सम्बद्ध कर दिये। इस प्रकार पार्वती ने अपने पित के गौरव की भी रक्षा की और लक्ष्मी को अपने तर्कों से पराजित कर दिया। प्रश्न और उत्तर इस प्रकार हैं !

प्रश्न---तुम्हा भिक्षुक कहाँ है ? (गोपी का शिव से तात्पर्य है।)

उत्तर—जहाँ राजा विल की यज्ञशाला है। (कृष्ण राजा विल के पास-वामन का रूप धारण करके दान माँगने गये थे।)

प्रश्न-सर्पों का साथी कहाँ है ? (जिव के गले में सर्प है।)

उत्तर—क्षीर सागर मे। (विष्णु क्षीर सागर मे शेपनाग की शैया वनाकर-निवास करते है। कृष्ण को विष्णु का अवतार माना गया है।)

उत्तर—तीन भगिमाएं बनाकर ग्वाल-समूह के मध्य । प्रश्न—चावलो को चाबने वाला कहाँ है ? (शिव वैभव से दूर रहकर किठोर योगी का जीवन बिताते है ।)

उत्तर--सुदामा के पास। (कृष्णा ने सुदामा के चावल खाये थे।)

प्रश्न--वह विष खाने वाला कहा है <sup>?</sup> (जिव ने देवताओं की रक्षा के लिए क्षीर सागर से निकले हुए विष का पान किया था।)

ं उत्तर--पूतना के घर में। (पूतना राक्षसी ग्रपने स्तनो से विष लगाकर

-वालक कृप्एा को मारने ग्राई थी।)

इस प्रकार जल-पात्र लेकर जाती हुई पार्वती ने अपने तर्को से लक्ष्मी को पराजित कर दिया।

### सवैया

खोलिये फाग निसक ह्वं याज मयक मुखी कहें भाग हमारो ।
लेहु गुलाल दुझी कर में पित्र काटिक रग हिये महं डारो ।
भाव सु मोहि करो रसखान जू पाँव परी जिन घूंघट टारो ॥
वीर की सौ ह हों देखिहों कैते अवीर तो आँख वचाय के डारो ॥५॥
शब्दार्थ — निसक ह्वं — निडर होकर। मयकमुखी — चन्द्रमुखी। दुग्री —
न्दोनो। भाव — जो अच्छा लगे। पाव परी जिन घूंघट टारो — में तुम्हारे पैरों
में पडकर प्रार्थना करती हूँ कि मेरा घूघट मत खोलो। वीर — भाई। सी ह —
सौ गध।

श्चर्य—फाग खेलते समय कोई चन्द्रमुखी गोपी कृष्ण से कहती है कि हे कृष्ण ! हम दोनों को फाग खेलने का अवसर मिला है, यह हमारा सौभाग्य है, अत तुम निडर होकर फाग खेलों । दोनों हाथों में गुलाल लेकर श्चीर पिचकारी में रग भरकर मेरे ऊपर डालों । जो अच्छा लगे, उसी प्रकार मेरे साथ फाग खेलों, पर मैं तुमसे पैरों में पडकर प्रार्थना करती हूँ कि मेरा घूँ घट मत खोलों । में भाई की सौगन्य खाकर कहती हूँ कि मेरी श्चांखों को वचाकर मेरे ऊपर अवीर डालों, वरना आखों में अवीर पड जाने से में किस प्रकार सुम्हारे सौन्दर्य को देख सकूँगी ?

# दोहा

नन्द महर के वगर तन, ऊव मेरे को जाय।
नाहक कहुँ गढि जायगो, हित काँटो मन पाय (1 ६ ।।
शब्दार्थ—वगर=श्रांगन। मेरे को जाये=मेरी वलाय जाये। ==नाहक
व्यर्थ मे ही। हित=प्रंम। मन-पाय=मन रूपी चरण मे।
श्रर्थ—कोई गोपी श्रपनी सखी से कहती है कि नन्द मिहिर के श्रांगन

नमे अब मेरी वलाय जाय अर्थात् मै वहाँ बिल्कुल नही जाऊगी क्यो वहाँ व्यर्थ ही मन रूपी चरण मे प्रेम रूपा काँटा गड़ जायेगा अर्थात् कृष्ण से प्रेम इो जायेगा।

विशेष---रूपक ग्रलकार।

### कवित्त

सुरतह लतानि भार फल है लितत कैंघो,

कामधेनु धारा सम नेह उपजावनी ।
कैंघो चिन्तामिनन की माल उर सोभित, ∮
विसाल कठ मे धरे है जोति भलकावनी ।।

प्रभु की कहानी ते गुसाई की मधुरवानी,

मुक्ति सुखदानी रसखानि मनभावनी ।

खाड की खिजावनी सी कठ की कुढावनी सी,

सिता को सतावनी सी सुधा सकुचावनी ।। ७ ।।

श्रव्यार्थ--सुरतर=कल्पवृक्ष । चार फल=धर्म, ग्रर्थ, काम, मोक्ष । क्लित=सुन्दर । नेह=स्नेह । सिता=शर्करा, चीनी ।

प्रथ—इस किन्त मे राम-कथा के महत्व का वर्णन किया गया है। यह राम कथा कलपवृक्ष की शाखाओं की भाँति धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष के चार सुन्दर फल देने वाली है या कामधेनु की दुग्ध धारा के समान पवित्र और निर्मल प्रेम को उत्पन्न करने वाली है या हृदय पर चिन्तामिण माला के समान सुशोभित होने वाली है या विशाल कण्ठ मे दिच्य ज्योति के समान 'फलकने वाली है राम की कथा से गोस्वामी तुलसीदास की वाणी मुक्ति सुख आनन्द देने वाली वनकर मनोहर हो गई। राम-कथा खाँड कन्द शरीर की भाँति मीठी और अमृत के समान अलौकिक आनन्द प्रदान करने वाली है।

### विशेष-सन्देह, उल्लेख अलकार।

ग्र ग भभूत लगाय महा सुख है कोउ ऐसी सो प्रेमह पागै। नाथ को नाम सुनै विगसे हियो कान्ह को नाम सुनै ग्रनुरागे। जोग लिये हिर प्यारी मिलेतो मै कान फटाये कहा दुख लागै। मोहन के मन मानी यही तो सबै री कहो मिलि गोरख जागै।। =।।

शब्दार्थ-भभूत = भस्म । नाथ = गोरखनाथ । विगसें हियौ = हृदय प्रसन्न ःहो जाता है । अनुरागें = प्रेम पूर्ण हो जाता है ।

श्चर्य — उद्धव के निर्गुण ब्रह्म उपदेश को सुनकर कोई गोपी उद्धव से कहती हैं कि कृप्ण के प्रेम में निमग्न हुआ क्या कोई ऐसा प्राणी है जो यह कहें कि अगो में भस्म लगाने से महासुख की प्राप्ति होती है। गोरखनाथ का नाम सुनकर हृदय प्रसन्न हो जाता है परन्तु कृष्ण का नाम सुनने पर

मन प्रेमपूर्ण हो जाता है। यदि योग घारण करने से प्यारा कृष्ण मिल जाय तो हमे अपने कान फटवा लेने से भी कोई दुख नही अर्थात् हम सहर्ष अपने कान फटवा सकती है। यदि कृष्ण की यही इच्छा है कि हम उन्हे छोड़कर योग सावना गुरू कर दे तो हे सिख । सब आजाओ और मिलकर गोरखनाथः का अलख जगाओ।

कैसा यह देस निगोरा, जग होरी व्रज होरा।
में जल जमना भरन जात रही, देखि वडन मेरा गोरा।
मोसो कहै चलो क्रुंजन मे, तनक-तनक से छोरा।
परे श्रॉखिन मे डोरा।।
जिमरा देखि डरात सखी री, लाज भरम को श्रोरा।
का वढे का लौग लुगाई, एक ते एक ठिठोरा।
न काहू सो काहू को जोरा।
मन मेरो हर्यो नद के ने सिख,चलत लगावत चोरा।
कहै रसखान सिखाइ सखन सो, सब मेरा अग टटोरा।
न मानत कहत निहोरा।। ६।।

शब्दार्थ-निहोरा=निगोडा तनक तनक सो=छोटे छोटे। डोरा=काजल Þ ठिठोरा=धृष्ट । निहोरा=विनय ।

श्र्यं—कोई गोपी अपनी सखी से कह रही है कि हे सिख । यह निगोडा देश केसा है और व्रज तो सारे जग से चढकर है। मैं यमुना में पानी भरने के लिए जा रही थी कि मेरे गोरे गरीर को देखकर मेरे सोन्दर्य पर रीभ कर, छोटे-छोटे वच्चे भी जो श्राँखों में काजल लगाए हुए थे, मुफ से कहने लगे कि कुन्जों में चलों। उन्हें देखकर मेरा मन डर गया, लज्जा सकट में पड गई। क्या बूढे, क्या लाग श्रौर स्त्रियाँ, यहाँ व्रज में तो सब एक-दूसरे से बढ-चढकर घृष्ट हैं, कोई किसी से के जोड़े में नहीं श्राता, श्रयात् सभी अनुपम्य है। हे सिख । मेरा मन कृष्ण ने हर लिया है, वह चोरी-चोरी मेरे पीछे चलता है और अपने सब साथियों को सिखा कर मेरी तलाशी लिवा लेता है। उससे चाहे कितनी विनय करों, पर वह किसी की कोई वात नहीं सुनता।

# दोहा

परम चतुर पुनि रिसकवर, कैसो हू नर होय ।
विना प्रेम रूखो लगें , बादि चतुरई सोम ।। १० ।।
शब्दार्थर — सिकवर — भावुक । वादि = व्यर्थ । चतुराई = चतुरता ।
श्वर्थ-इस दोहे मे कृप्एा-प्रेम की महत्व का वर्गन किया गया गया है ।
चाहे मनुष्य कितना ही चतुर और भावुक हो परन्तु यदि उसमे कृष्ण के प्रतिः
प्रेम नहीं है तो वह नीरस है और उसकी सारी चतुराई व्यर्थ है ।